
ÉCHO 
ANTONIN ARTAUD

REVUE BIMESTRIELLE SUR ANTONIN ARTAUD MARS 2024, N°6



PRÉSENTATION 
Spectres de Guérison: La peste et l’homéopathie

Lorsqu'à l'automne 2020, j'ai débuté la rédaction d'un
ouvrage sur Le Théâtre et son Double, la célèbre œuvre
d'Artaud, j'ai été frappé dans l’article Le théâtre et la Peste
par l'influence marquée de Paracelse et également celle de
Samuel Hahnemann, notamment à travers certains
principes dans son ouvrage, l'Organon de l'art
thérapeutique. Cette découverte a aiguisé ma curiosité
pour ces perspectives inédites, jusqu'alors peu connues de
moi, et a enflammé ma passion. Grâce à ce travail, certains
concepts essentiels de la pensée d'Artaud, qui demeuraient
jusqu'alors obscurs pour moi, sont devenus beaucoup plus
clairs. Cette impulsion m'a conduit, fin 2021, à me consacrer
pleinement à la rédaction d'un livre de 180 pages, intitulé
Natura est medicum morborum. Ce numéro se concentre
donc sur les idées mises en lumière dans cet ouvrage, ainsi
que sur celles que j'ai exposées dans mon dernier livre
Artaud, le Marteau, drogues, asiles, électrochoc (240
pages), terminé en mars 2023.

Ce numéro transcende ses publications habituelles,
intégrant un article rédigé conjointement par la metteuse
en scène Ioli Adreadi et l'universitaire Cornelia
Pouloupoulou, qui étudient les connexions entre Artaud et
les neurosciences. Il met aussi en avant une création
inspirée par Artaud de la main du sculpteur éminent Eric
Vanel. Par ailleurs, ce numéro met en lumière les
événements de mars organisés par l'Association Rodez
Antonin Artaud, avec une attention particulière portée à la
filmographie d'Antonin Artaud pour cette année.

Dans ce numéro, nous vous dévoilons en exclusivité
l'affiche de The Island of Illusion, le nouveau film consacré à
Antonin Artaud par George Galanopoulos. Ce film a
profondément fasciné la rédaction de notre revu

COUVERTURE : OEUVRE ORIGINALE DE KATONAS ASIMIS

SITE WEB: K-ASIMIS.COM



Le Théâtre de la Peste : Une Illusion Salvatrice pour la Vitalité

À mon humble avis, la compréhension des textes d'Artaud tels que "Le Théâtre et la Peste" ou des
concepts tels que celui du double, de la cruauté ou du corps sans organes semble difficile sans une
initiation préalable au concept de la force vitale. Il est également crucial de noter qu'Artaud a très
probablement été initié très tôt aux principes du vitalisme curatif grâce à Joseph Grasset de Montpellier,
qui s'est occupé de lui pendant son adolescence. Grasset était le chef de file du néo-vitalisme,
représentant ainsi l'une des dernières incarnations de la théorie développée un siècle plus tôt par son
compatriote Barthez.

Mais qu'est-ce que le vitalisme ? Le vitalisme est une théorie philosophique qui affirme que derrière
chaque organisme vivant se cachent des forces non observables qui organisent et dirigent ses activités.
La logique du vitalisme de l'école de Montpellier repose sur l'idée que, puisque les principes qui régissent
les êtres vivants (matière vivante) diffèrent de ceux de la matière inanimée, il est impossible de soigner
les humains avec de simples modèles mécanistes. Cette force de préservation de la vie ne devrait pas
être perçue comme quelque chose de distinct de ce que les scientifiques modernes pourraient
théoriquement définir comme la force inhérente aux êtres vivants. Dans "Les nouveaux éléments de la
science de l’homme", le fondateur de la théorie philosophique du vitalisme, Paul-Joseph Barthez (1734-
1806), est très clair : « J’appelle principe vital de l’homme la cause qui produit tous les phénomènes de la
vie dans le corps humain. Le nom de cette cause est assez indifférent et peut être pris à volonté. »

Claude Bernard, dans sa quête visant à démystifier les fonctions du corps humain, a exploré le concept
de l'homéostasie, une idée qui, bien que fondamentalement mécaniste, peut être interprétée de manière
symbolique pour évoquer une certaine affinité avec les principes du vitalisme. Dans Introduction à
l'étude de la médecine expérimentale (1865), le pionnier de la science moderne, Claude Bernard, écrit : «
Pendant toute sa durée, l’être vivant reste sous l’influence de cette même force vitale créatrice, et la
mort arrive lorsqu’elle ne peut plus se réaliser. »

Ainsi, ce que nous appelons le vitalisme historique ne postule pas l'existence d'une force vitale mystique au-
delà des explications physico-chimiques. Au contraire, le concept de "force vitale" symbolise l'énergie
complexe et dynamique (force intérieure) nécessaire pour maintenir l'équilibre de l'organisme
(l'homéostasie). C'est sur ce point précis que repose toute la philosophie de Nietzsche lorsqu'il parle de la
volonté de puissance, tout comme celle d'Artaud lorsqu'il évoque la cruauté, source de cette force, qui
reflète l'appétit de la vie.



 

Les mauvaises habitudes qui altèrent notre nature et entravent notre potentiel vital 
 

Dans l'article intitulé Le conscient et l'inconscient, paru en 1924 dans la revue L'esprit nouveau, le Dr
Allendy explore la dynamique entre l'inconscient réprimé et le conscient : « L’inconscient refoulé
n’arrive pas à s’extérioriser, à inspirer des réalisations directes, mais il ne perd rien de sa vitalité et un
conflit s’établit entre lui et le conscient, donnant lieu à un sentiment de malaise, d’angoisse
inexplicable. Le sujet ne se rend pas compte de ce qui se passe en lui ; une partie de sa personnalité
est en lutte contre l’autre et ainsi les énergies vitales, au lieu d’être utilisées pour un rendement
extérieur, se perdent en court-circuit intérieur, pour une neutralisation réciproque. Il peut en résulter
une souffrance pénible et des troubles variables. » 

De plus, le Dr Allendy introduit le concept de "tropisme" pour décrire comment certaines mauvaises
habitudes créent des comportements rigides qui ne reflètent pas nos besoins naturel.  Il suggère que
des événements disruptifs, peuvent briser ces schémas. Artaud, dans son œuvre Le théâtre et la Peste,
va plus loin en liant la peste à un processus de purification sociale et psychologique. Selon lui, la peste
comme le règne de l'empereur Héliogabale démasque et désorganise la structure sociale, révélant ainsi
les forces vitales sous-jacentes. Ce chaos, bien que destructeur, offre une opportunité de
renouvellement et de rééquilibrage face à un état devenu contre-nature :  « La peste établie dans une
cité, les cadres réguliers s’effondrent, il n’y a plus de voirie, d’armée, de police, de municipalité ; des
bûchers s’allument pour brûler les morts, au hasard. » 

Dans Le théâtre et la Peste, Artaud explore la relation entre la peste, la conscience, et la volonté,
suggérant que la véritable source de cette calamité réside dans un sentiment de peur découlant d'une
baisse de vitalité collective. Il argumente que ce sont uniquement les individus qui craignent la peste
qui en sont affectés, alors que ceux possédant plus de courage, comme le capitaine mentionné, y
échappent. Selon Artaud, la maladie n'est pas directement causée par un virus, mais par la
manifestation des craintes d'individus ayant perdu leur connexion avec les forces vitales. Il conclut que
l'origine de toute peste, symbolique ou réelle, est un déficit collectif de conscience et de volonté.

L'acupuncture est une pratique médicale issue de la médecine traditionnelle chinoise qui vise à
rétablir l'équilibre du Chi, l'énergie vitale circulant dans le corps, par l'insertion d'aiguilles en des
points spécifiques. Artaud, en 1932, dans ses lettres de description à Georges Soulié de Morant,
revient souvent sur cette question de vitalité défaillante avec des termes tels que ‘arrêt de vibration
interne’, ‘vibration qui diminue’ ou ‘déconnexion d’un courant fluidique’.

Selon la tradition indienne, à des points spécifiques du corps humain, il existe des bobines
électromagnétiques (tourbillons) qui absorbent et distribuent l'énergie vitale dans tout l'organisme.
Ces bobines, les Indiens les appellent chakras. Ce qui détermine la stabilité d'un champ
électromagnétique est la qualité et la quantité d'énergie qui circule dans l'organisme. L'acupuncture
aide à disperser cette énergie qui active des gènes produisant les protéines nécessaires dont a besoin
un organisme. C'est sur cette activation de gènes qui mobilisent les cellules pour libérer des
neurotransmetteurs (dopamine, endorphines) que se base aussi l'homéopathie.



 

Dans le texte Le Théâtre et la Peste, Artaud mentionne que le docteur Yersin a isolé le bacille de la
peste en étudiant les corps des victimes en Indochine, mais cela ne lui suffit pas pour expliquer la
maladie. Des exemples qu'il nous donne ressortent « la physionomie spirituelle d’un mal dont on ne
peut préciser scientifiquement les lois. » Pour comprendre cela, il nous faut un peu de contexte :
Claude Bernard reconnaissait l'existence des microbes et comprenait qu'ils pouvaient avoir un impact
sur la santé. Cependant, contrairement à Pasteur et à la théorie des germes, il ne croyait pas que les
microbes étaient la cause première de toutes les maladies. Il pensait plutôt que l'état du corps était
crucial pour déterminer l'impact des microbes. Si le corps était en bonne santé et maintenait une
homéostasie appropriée, il pourrait résister aux infections. En revanche, si le corps était déséquilibré,
les microbes trouveraient un terrain favorable pour causer des maladies. « Quand Pasteur nous dit qu’il
n’y a pas de germination spontanée et que la vie ne peut pas naître dans le vide, nous pensons que
Pasteur s’est trompé sur l’idée réelle du vide. », écrit Artaud dans L’Homme contre son Destin.   

Selon Artaud, la peste ne doit pas être considérée comme une maladie en soi, mais plutôt comme
l'expression d'un déséquilibre plus profond au sein de l'organisme. Elle se manifeste comme un
symptôme naturel d'un mal sous-jacent. Face à cette affliction, le corps réagit de manière défensive : il
lutte pour surmonter le déséquilibre, menant soit à la guérison, soit, malheureusement, à la mort. C'est
ici que nous arrivons au théâtre et à l'homéopathie, puisque, aussi bien pour Samuel Hahnemann que
pour Artaud, la guérison de ces miasmes psychiques nécessite une guérison d'ordre dynamique.

Cette guérison dans le cas Hahnemann s’exécuterait avec des médicaments à haute dilution:  « Notre
force vitale étant une puissance dynamique, l’influence nuisible sur l’organisme sain des agents hostiles
qui viennent du dehors troubler l’harmonie du jeu de la vie, ne saurait donc l’affecter que d’une manière
purement dynamique. Le médecin ne peut donc non plus remédier à ces désaccords (les maladies)
qu’en faisant agir sur elle des substances douées de forces modificatrices également dynamiques ou
virtuelles, dont elle perçoit l’impression à l’aide de la sensibilité nerveuse présente partout. », écrit
(Samuel Hahnemann, l’Organon de l’Art de guérir)

Dans le cas d'Artaud, c'est le théâtre qui incarne cet aspect curatif : « Mais de cette liberté spirituelle,
avec laquelle la peste se développe, sans rats, sans microbes et sans contacts, on peut  tirer le jeu
absolu et sombre d’un spectacle (...) Une vraie pièce de théâtre bouscule le repos des sens, libère
l’inconscient comprimé, pousse à une sorte de révolte virtuelle (…) Comme la peste, le théâtre est donc
un formidable appel de forces qui ramènent l’esprit par l’exemple à la source de ses conflits. » (Antonin
Artaud, Le théâtre et la peste) Cette cruauté innée est la source de toute vitalité, car la vie est un
mouvement cruel et chaotique. L'ordre signifie la mort.

Les causes des maladies peuvent être de nature spirituelle ou psychique 



La peste de 1720 à Marseille et en France (1911)
Une source directe du Théâtre et la Peste d’Antonin Artaud
!

L’un des textes qui ont directement nourri la réflexion d’Antonin Artaud lors de l’écriture
du Théâtre et la Peste, chapitre central de Le Théâtre et son Double, est l’ouvrage de Paul
Gaffarel et Mis de Duranty, La peste de 1720 à Marseille et en France, publié en 1911. Ce
livre, fondé sur une vaste exploitation d’archives administratives et municipales, fournit à
Artaud non seulement un matériau historique précis, mais surtout une structure de
pensée : celle d’une peste qui ne relève pas d’une causalité unique, mais d’un
enchevêtrement de facteurs visibles et invisibles, médicaux, politiques et psychiques.

Le rêve de Cagliari : un fait d’archives

Dans leur ouvrage, Gaffarel et Duranty rapportent un épisode conservé dans les archives
de la ville de Cagliari. Lorsque le navire Le Grand-Saint-Antoine, en provenance du
Levant, tente d’entrer dans le port, l’accès lui est interdit sous peine d’être accueilli par
des tirs de canon. Les auteurs écrivent : « Quand il arriva en vue de Gagliari, il voulut
relâcher dans ce port, mais à sa grande surprise, on lui en interdit l’entrée, avec menace
d’être reçu à coups de canon. Le vice-roi de Sardaigne, Saint-Remis, avait rêvé, la nuit
précédente, que la peste ravageait son gouvernement. Il était encore sous l’impression de
ce cauchemar quand on lui annonça qu’un navire venant du Levant demandait l’entrée du
port : aussi résolut-il de l’éloigner à tout prix. »



Le vice-roi Saint-Rémy est alors tourné en dérision par les habitants de la ville. Mais
Gaffarel et Duranty ajoutent immédiatement : « Les habitants de Cagliari traitèrent de
folie le cas de leur gouverneur, mais lorsque plus tard ils apprirent que le bâtiment ainsi
repoussé portait la peste dans ses flancs, ils consignèrent dans les registres de la ville la
singularité de ce pressentiment, que personne ne s’avisa jamais de contester. »

Ce passage du livre est fondamental pour comprendre l’usage qu’en fera Artaud dans Le
Théâtre et la Peste. Il ne s’agit pas d’une invention d’Artaud, mais d’une anecdote peut-
être légendaire, toutefois réellement consignée et validée par de véritables archives.

Un autre point décisif du livre de Gaffarel, que l’on retrouve presque transposé dans la
pensée d’Artaud, concerne le rôle réel du Grand-Saint-Antoine dans l’épidémie
marseillaise. Les auteurs écrivent : « On a prétendu, étant données la soudaineté du mal
et la rapidité de son progrès, que la peste existait à Marseille avant l’arrivée du Grand-
Saint-Antoine. Rien n’est plus vraisemblable. »

Cette phrase est essentielle. Elle ouvre la possibilité — que reprendra Artaud — d’une
peste déjà présente, contenue, latente, avant même l’arrivée du navire commandé par
Jean-Baptiste Chataud. Le bateau n’est plus l’origine absolue du mal, mais le moment où
un déséquilibre préexistant devient irréversible.

C’est précisément à partir de ces données historiques qu’Artaud construit sa vision. Dans
Le Théâtre et la Peste, il affirme que le Grand-Saint-Antoine n’a pas apporté la peste à
Marseille, mais qu’il a rencontré une ville déjà prête à l’accueillir. La question qui l’obsède
— et qui est déjà implicitement contenue chez Gaffarel — est la suivante : pourquoi la
peste frappe-t-elle Marseille, et non Livourne, où le navire avait pourtant fait escale ? La
réponse d’Artaud ne contredit pas Gaffarel ; elle en déploie les conséquences. Ce qui
agit, ce n’est pas seulement l’agent pathogène, mais le terrain : un corps social fragilisé,
tendu, psychiquement et politiquement vulnérable. Le rêve du vice-roi de Sardaigne
devient alors, chez Artaud, le signe que la peste appartient aussi à un ordre invisible, non
mesurable, mais historiquement agissant.

Ainsi, La peste de 1720 à Marseille et en France ne fournit pas seulement à Artaud un
exemple historique. Elle lui offre un modèle de compréhension, dans lequel la peste n’est
jamais un simple accident biologique, mais un révélateur brutal d’un état latent —
exactement ce que le théâtre, selon Artaud, doit être pour une société.



Le chapitre Le Théâtre et la Peste : crise, catharsis et
révélation, de l’ouvrage Le Théâtre et son Double Kâ (ev. 300
pages), propose une analyse approfondie de trente-cinq
pages consacrée au texte fondamental d’Antonin Artaud, Le
Théâtre et la Peste.

Au-delà d’un simple commentaire, ce chapitre interroge la
peste comme phénomène total : biologique, psychique,
politique et métaphysique. Il explore notamment la notion de
contagion mentale et de crise collective, en envisageant la
peste comme une onde métaphysique qui traverse les corps
et les consciences.

L’analyse s’attarde sur ces forces invisibles qui surgissent
lorsque la logique rationnelle échoue à rendre compte du
réel, et sur la peste comprise comme égrégore, c’est-à-dire
comme condensation de forces psychiques collectives.
Artaud y est abordé face à la signification occulte des
épidémies, oscillant entre fléau, châtiment et initiation.

Le chapitre développe également l’idée de la peste comme
théâtre des conséquences, un désordre radical qui révèle ce
que la société cherche à dissimuler. La peste n’y apparaît pas
seulement comme un feu transformateur, mais aussi comme
un feu destructeur, mettant à nu les structures morales,
sociales et symboliques.

À travers une réflexion sur la logique du chaos, la peste est
pensée comme une force antagoniste de la rationalité
moderne, relevant de l’irrationnel et de l’amoral, au-delà
même de l’humain.

Ces questionnements, loin d’être purement théoriques,
constituent des outils de compréhension essentiels pour
appréhender nos propres crises contemporaines, et
notamment la possibilité — toujours latente — du retour
d’une pandémie de type Covid, non seulement comme
événement sanitaire, mais comme révélateur profond des
failles psychiques, politiques et spirituelles de nos sociétés.



La peste ou la vérité mise à nu
Defoe, Camus et la contagion des sociétés

Dans A Journal of the Plague Year (1722), Daniel Defoe, principalement connu comme
l’auteur de Robinson Crusoé, compose un texte profondément hybride : à la fois
chronique, reconstitution documentaire, méditation morale et enquête intérieure. Il y
décrit la peste de Londres de 1665 comme s’il en avait été le témoin direct, alors qu’il
n’avait que cinq ans. Le récit s’appuie en réalité sur des journaux familiaux, des registres
paroissiaux et une mémoire collective recomposée, travaillée par la peur, la transmission
et la croyance.

La peste, chez Defoe, n’est jamais un simple accident biologique. Elle est un événement
chargé de sens, inscrit dans un ordre providentiel. Defoe la pense comme une punition
divine infligée à une société livrée à ses excès, à son orgueil et à son hypocrisie morale.
Pourtant, cette lecture religieuse n’a rien de rassurant. Dieu agit, mais son dessein
demeure obscur. L’homme est confronté à un signe dont le sens existe, mais qu’il ne peut
entièrement déchiffrer. La dimension métaphysique du texte se situe précisément dans
cette tension : un monde qui a un sens, mais dont le sens reste partiellement inaccessible.

Cette métaphysique n’est jamais abstraite. Elle est incarnée, immergée dans la matérialité
de la ville : les chiffres des morts, les maisons murées, les cris dans la rue, les corps
abandonnés. La question n’est pas pourquoi le monde existe, mais : que devient l’âme
humaine lorsque les cadres sociaux, religieux et symboliques s’effondrent ? 



Defoe rejoint ici, sans le savoir, une tradition ancienne. Déjà, Thucydide, dans La Guerre du
Péloponnèse, décrivait la peste d’Athènes comme une catastrophe qui détruit d’abord les
lois, les rites et les liens humains avant de frapper les corps. Mais là où Thucydide refuse
toute interprétation moralisatrice, Defoe maintient l’idée d’un sens supérieur.

La peste ne frappe jamais une société indemne. Lorsqu’elle atteint Londres, elle trouve un
terrain déjà vulnérable : promiscuité urbaine, inégalités sociales profondes, angoisses
religieuses latentes, fragilité des institutions. Avant même de se propager biologiquement,
elle s’installe dans les esprits. Le premier temps de l’épidémie est celui du déni : on refuse de
nommer la maladie, on minimise les signes, on invoque des causes passagères. Ce temps
suspendu — on sait, mais on ne veut pas savoir — prépare l’explosion de la panique.

Lorsque la peste s’impose, elle provoque une désorganisation psychique collective. Defoe
recueille des récits délirants, des visions mystiques, des prophéties improvisées. La peur
circule plus vite que le virus. Les individus se transforment, se dévoilent, se trahissent.
Comme le formulera plus tard Antonin Artaud dans Le Théâtre et son double, la peste agit
comme une force qui fait sauter les verrous de la représentation : elle révèle ce que la société
refoulait — violence latente, superstition, désir de punition, jouissance obscure face à la
catastrophe.

La bienséance anglaise vole en éclats. L’hypocrisie morale est mise à nu. Certains sombrent
dans l’égoïsme et la cruauté, d’autres dans une ferveur religieuse hystérique. Les individus
s’auto-dénoncent, accusent leurs voisins, projettent leur angoisse. La peste devient un
théâtre involontaire, où se joue une vérité que l’ordre social dissimulait jusque-là. À cet
égard, Defoe n’est pas si éloigné de Boccace, qui, dans Le Décaméron, montrait déjà
comment la peste révèle la comédie humaine, une fois tombées les illusions morales.

Defoe insiste également sur un point essentiel : l’inégalité radicale face à la maladie. Les
pauvres sont plus exposés, plus surveillés, plus enfermés. Leurs maisons sont scellées, leurs
quartiers bouclés. Les riches peuvent fuir, se protéger, contourner les règles. La peste ne
suspend pas l’ordre social ; elle le rend visible dans sa brutalité. Elle révèle que la charité
chrétienne et les discours moraux servent souvent à masquer une violence structurelle — ce
que la modernité analysera plus tard comme un laboratoire du pouvoir.

Près de deux siècles plus tard, Albert Camus reprend la figure de la peste dans La Peste,
mais en déplace radicalement le sens. Chez Camus, la peste n’est plus un châtiment ni un
signe divin. Elle surgit par hasard, sans raison, sans message. Elle appartient à l’ordre de
l’absurde. Pourtant, cette absence de sens n’est pas une démission : elle devient une
exigence éthique.



Camus insiste sur une idée centrale : la peste peut toujours revenir. « Le bacille de la peste ne
meurt ni ne disparaît jamais. » La peste devient alors une métaphore durable : celle des
totalitarismes, du nazisme en particulier, mais aussi de toutes les formes de contagion
idéologique et institutionnelle qui se propagent lorsque les sociétés renoncent à la vigilance.
Ici, Camus rejoint, par une autre voie, l’analyse de la contagion psychique et du délire de
masse que développera plus tard Elias Canetti dans Masse et puissance.

Face à l’absurde, Camus ne propose ni résignation ni violence. Il propose la révolte — mais
une révolte strictement humaine, sans transcendance, sans promesse de salut. Se révolter, ce
n’est pas détruire ; c’est refuser les fausses croyances, refuser les discours qui justifient la
mort au nom d’une idée. Cette révolte n’a de valeur que si elle est constructive. Elle passe
par la solidarité, par le soin, par le travail quotidien. Le docteur Rieux ne prétend pas vaincre
la peste : il lui résiste, avec les autres, sans illusion.

Defoe et Camus s’opposent dans leur métaphysique — l’un croit à un sens divin obscur,
l’autre à l’absurde — mais ils se rejoignent sur un point fondamental : la peste ne crée rien,
elle révèle. Elle dévoile les structures sociales, les croyances, les hypocrisies, les mécanismes
de domination, mais aussi les formes possibles de dignité humaine.

La peste n’appartient donc pas au passé. Elle change de visage, circule autrement, revient
dès que les sociétés se croient immunisées. Elle est biologique, mais aussi psychique,
politique, symbolique. Face à elle, il n’existe ni remède définitif ni rédemption finale. Il
n’existe qu’une exigence : voir clair, refuser les illusions — religieuses, institutionnelles ou
idéologiques — et transformer la révolte en un geste de résistance humaine plutôt qu’en une
nouvelle forme de contagion.







Q u ’ e s t - c e  q u e  l ’ h o m é o p a t h i e ?

L’homéopathie de Samuel Hahnemann est une méthode de traitement médical alternatif conçue en
1796. Son principe de base est “le semblable guérit le semblable”. Cela signifie qu’elle utilise des
quantités infimes de substances spécifiques pouvant normalement provoquer des symptômes chez
une personne en bonne santé. L’idée est que ces mêmes substances, lorsqu’elles sont fortement
diluées et administrées en faibles doses, peuvent soigner ces symptômes chez une personne
souffrante. 

Si nous considérons l'évolution de l'homéopathie en France, introduite aux alentours de 1830, son
essor est particulièrement notable à l'époque d'Antonin Artaud. Les données compilées par le Dr
Fortier-Bernoville, médecin homéopathe de l'époque, révèlent une augmentation significative du
nombre de praticiens : de 140 médecins homéopathes en 1923, le nombre est monté à 438 en 1936.
À ces chiffres s'ajoutent 212 médecins et étudiants en formation en homéopathie, ainsi que 1 144
individus manifestant un intérêt marqué pour cette méthode de traitement.

Quant au lien avec les idées de Paracelse, bien que Hahnemann n'ait pas explicitement adhéré aux
idées de Paracelse, de nombreuses similitudes sont notables entre leurs conceptions. En effet, les
principes fondamentaux de l'homéopathie ont été fortement influencés par les écrits des iatrochimistes,
considérés comme les héritiers intellectuels de Paracelse. Dans Paracelse, le médecin maudit le docteur
Allendy écrit : « Paracelse devait faire le lien entre Hippocrate et Hahnemann, puisque l’homéopathie
n’est que l’application attentive de ce précepte. En cela, il était le premier de son siècle à déclarer la
guerre à Galien et à son principe des contraires (voulant opposer à la chaleur de la maladie la froideur
du remède, etc. ‘‘Les semblables guérissent les semblables, enseigne Paracelse : le scorpion guérit le
scorpion, le mercure, le mercure. Et ailleurs ‘‘Il y a de grandes différences entre l’enseignement des
anciens et le nôtre. car nous enseignons que ce qui guérit l’homme peut également le blesser et ce qui
l’a blessé peut le guérir. »                           



Souffrant d'une maladie nerveuse rare dès son enfance, Antonin Artaud a été constamment suivi par des
médecins. À trente ans, face à l'inefficacité de la médecine conventionnelle, il s'oriente vers des thérapies
alternatives comme l'acupuncture et l'homéopathie. C'est le célèbre psychanalyste René Allendy qui l'initie
à cette dernière. Le 3 décembre 1933, suite à une conférence de Allendy sur l'homéopathie à la Sorbonne,
Artaud note : « Il y a une médecine qui guérit et une autre qui détruit l'organisme. La médecine
conventionnelle, avec ses fortes doses de médicaments, perçoit l'homme comme un amas de réactions
chimiques que d'autres réactions chimiques peuvent soigner. L'homéopathie, elle, ne soigne pas seulement
l'organisme, mais aussi la vie en elle-même, dont les organes ne sont que des symboles. Le docteur Allendy
a offert une conférence poignante sur cette approche médicale et son évolution, bouleversant tous les
homéopathes présents. Il est ironique que le groupe d'Allendy ait choisi les amphithéâtres de la Sorbonne
pour partager des idées si radicalement opposées à la pensée dominante de leur époque. Il a évoqué le
symbolisme, l'idée, chère aux alchimistes, qu'une origine se cache derrière chaque symbole. Que chaque
image renvoie à une origine, et que l'eau est bien plus qu'un simple élément, contrairement à ce que la
science moderne voudrait nous faire croire. » (La Médecine qui guérit, VIII, 20-21)

Selon Artaud, la philosophie qui se cache derrière l'homéopathie, telle que la présente le docteur Allendy,
n'est pas seulement une attaque contre l'esprit officiel dominant de perception des choses, mais
également une nouvelle manière d'agir sur la vie et la santé humaine.

En janvier 1934, s'adressant à l'éditeur et ami Jean Paulhan, il confirmera : « Le fait que l'homéopathie
puisse guérir là où la médecine conventionnelle échoue est attesté par les faits. Cette affirmation est
appuyée par des témoignages et des données statistiques. Que nous privilégiions la médecine
traditionnelle ou l'homéopathie, nous ne pouvons ignorer que l'homéopathie nous renvoie aux principes
métaphysiques fondamentaux de la guérison. » Artaud aborde également l'homéopathie dans deux
paragraphes de son article rédigée au Mexique, intitulée La culture éternelle du Mexique.

Durant son séjour à l'hôpital psychiatrique, même si Antonin Artaud émet des critiques sévères à l'encontre
du docteur Allendy, il admet tout de même que ce dernier est un éminent homéopathe. Lors d'une
intervention de Madame Barrat à Ville-Evrard, Artaud affirme qu'on a cherché plusieurs fois à
l'empoisonner dans les asiles, mais qu'il a développé une résistance aux poisons, un processus connu sous
le nom de mithridatisation. Cette capacité de résistance évoque le principe de similitude en homéopathie,
qui suggère que ce qui peut causer une maladie peut également être utilisé pour la traiter.

Antonin Artaud et l’homéopathie



Dans sa thèse de doctorat Accidents et incidents observés au cours de 1 200
électrochocs, le Dr Latrèmolière écrit : « En conclusion, aucune mesure de
prophylaxie, dans l’état actuel des choses, ne pourra remplacer une technique
parfaite, d’autant plus parfaite qu’elle se rapprochera de la nature. Sans négliger la
sélection obligatoire des candidats à l’électrochoc, on réalisera ainsi une véritable
homéopathie, non pas comme le pensait Von Meduna, par des antagonismes
morbides, mais suivant la véritable étymologie du mot, en agissant dans le même
sens que la nature, à la condition expresse que la nature elle-même ne soit pas
dépassée. »

En 1904, dans son ouvrage La Franklinisation réhabilitée, le Dr Roussel affirme que
ces bains d’électricité statique peuvent provoquer « des réactions intracellulaires »
susceptibles de rétablir cette conductibilité. La théorie du Dr Albéric Roussel n’est
pas sans intérêt. En 1930, l’écrivain et chercheur, très controversé, George Lakhovsky
prétend avoir inventé un oscillateur à longueurs d’ondes multiples (OLOM), qu’il fait
breveter en France en mai 1931. Il s’agissait d’un appareil émettant des ondes
électromagnétiques. Sans entrer dans les détails, cette interaction entre la cellule et
l’onde électromagnétique constitue peut-être une base possible pour une explication
scientifique de l’homéopathie.

Il ne faut toutefois pas confondre l’homéopathie évoquée par le Dr Latrèmolière avec
celle de Samuel Hahnemann. L’homéopathie de Samuel Hahnemann est un système
thérapeutique fondé sur le principe de similitude : en administrant des substances
naturelles hyper-diluées et dynamisées, elle vise à mobiliser les mécanismes de
défense de l’organisme qui participent à son auto-guérison.

Non, les électrochocs ne sont pas
de l’homéopathie 

 



Comme le cardiazol, l’électrochoc repose sur la croyance qu’un choc intense peut
perturber l’organisme et le tirer de sa léthargie. Cette approche s’inscrit dans une
théorie néo-jacksonienne consistant à reconstruire la psyché en trouvant des moyens
de dissoudre puis de réorganiser la personnalité du patient. Selon le docteur Delmas-
Marsalet, « l’électrochoc entraîne un processus de dissolution et de reconstruction ».
Cependant, le problème est que l’amélioration constatée par les médecins dans ces
thérapies de choc est généralement éphémère et superficielle. Il serait bénéfique que
ceux qui privilégient ces méthodes se penchent davantage sur la loi de Hering ainsi
que sur la théorie des Niveaux de santé de Georges Vithoulkas. Même si les
électrochocs ont pu, temporairement, sortir Antonin Artaud d’un état dépressif, il est
permis de penser que son mal-être — pour lequel des traitements lourds et répétés
ont joué un rôle — a pu contribuer à l’apparition de son cancer.

Expliquons-nous :

La médecine, avant d’être une science, est un art. La distinction entre une médecine
bénéfique et une médecine préjudiciable n’est pas stricte : elle dépend avant tout de
la précision et de la justesse de son application. Dans Artaud le Marteau, Asile, drogue
et électrochoc, il est avancé que l’enjeu crucial ne réside pas tant dans la valeur
intrinsèque de l’électrochoc en tant qu’outil thérapeutique que dans la manière dont il
a été utilisé, en particulier par le docteur Ferdière. Historiquement, y compris dans
l’Antiquité — une époque pourtant dominée par des stratégies préventives et non
invasives —, des traitements intensifs ont parfois été adoptés pour des cas
exceptionnels. Il est indéniable que, pour certains individus présentant un risque
suicidaire, les antidépresseurs peuvent s’avérer essentiels, de même que la
chimiothérapie constitue parfois la seule option face à un cancer en phase terminale.
La principale critique adressée à notre époque concerne la prescription excessive
d’antidépresseurs, souvent motivée par des impératifs de productivité au détriment
du repos et de la convalescence nécessaires. Par ailleurs, l’usage de techniques telles
que le cardiazol ou l’électrochoc, autrefois largement répandues, appelle aujourd’hui
une réévaluation rigoureuse.



La logique sous-jacente à une thérapeutique comme l’électrochoc n’est pas fausse,
mais elle demeure incomplète. Elle prend appui sur une observation fondamentale du
neurologue John Hughlings Jackson (1835-1911), qui concevait le cerveau comme une
entité dynamique, capable d’adaptation et d’évolution (1). Travaillant sur l’épilepsie, ce
scientifique britannique s’est posé la question suivante : si l’épilepsie, en tant que
symptôme, n’est pas le mal lui-même mais une réaction naturelle de l’organisme visant
à se débarrasser d’un trouble sous-jacent, pourquoi ne pas provoquer artificiellement
des crises d’épilepsie susceptibles d’avoir un effet bénéfique (2) ?

Dans cette logique, les électrochocs — tout comme la théorie d’Artaud concernant la
peste — pourraient, en théorie, nous aider à nous défaire de certaines habitudes
délétères. L’idée de les rapprocher de l’homéopathie, qui consiste à utiliser un mal
pour combattre un autre mal à l’origine d’un déséquilibre, n’est pas entièrement
dénuée de sens, comme l’a suggéré le docteur Latrèmolière. Toutefois, un problème
majeur se pose avec certaines thérapies fondées sur des chocs violents : elles risquent
de générer de nouveaux troubles, parfois plus graves que ceux qu’elles prétendent
soigner. C’est un peu comme administrer de l’arsenic à un patient dans l’espoir de
provoquer un vomissement salvateur. Certes, il ne faut pas supprimer le vomissement,
puisqu’il permet l’élimination du poison, mais il serait absurde de provoquer ce réflexe
en ajoutant de nouvelles substances toxiques dont l’organisme devra encore se
débarrasser. Il serait sans doute plus judicieux de susciter une réaction analogue par
d’autres moyens — que ce soit par le théâtre ou par l’usage de substances
extrêmement diluées, dépourvues de toute trace d’arsenic — afin de provoquer un
processus d’élimination sans aggraver l’intoxication.



L’approche des thérapies de choc, qui prétendent réinitialiser le psychisme afin
d’éliminer des comportements nuisibles et de reconstruire une base mentale stable,
doit donc être maniée avec une extrême prudence. L’idée selon laquelle l’adversité
fortifierait nécessairement l’individu — thèse popularisée par Nietzsche — ne saurait
être généralisée. Les améliorations observées relèvent souvent de la mobilisation
temporaire des ultimes capacités de survie de l’organisme, ce qui souligne la
nécessité d’une approche médicale plus mesurée et plus globale. Le problème
d’Artaud est avant tout un problème d’anxiété, et les électrochocs ne l’ont
certainement pas aidé sur ce point.

(1) Cette observation rejoint la théorie comportementale d’Ivan Pavlov, qui met en évidence la
capacité des comportements humains et des fonctions de l’organisme à évoluer en réponse aux
habitudes et aux stimuli extérieurs. Ces habitudes, profondément ancrées dans le subconscient,
peuvent parfois nuire à la pensée et à la santé, ce qui souligne l’importance d’adapter les traitements à
la plasticité et à la capacité d’adaptation propres à chaque cerveau.

(2) Pour saisir cette logique, il est essentiel de comprendre que le symptôme n’est pas le cœur du
problème, mais la conséquence de causes sous-jacentes. Cela met en lumière la nécessité de
distinguer le symptôme de son origine réelle et de privilégier une approche globale de la santé, axée
sur la transformation des habitudes de vie nocives plutôt que sur la simple suppression des
manifestations symptomatiques.



RENÉ ALLENDY

Votre texte de paragraphe

V
otre texte de paragraphe

René Félix Allendy naît le 19 février 1889 au 68 avenue Kléber, dans le 16ᵉ
arrondissement de Paris. De santé fragile dès l’enfance, il est élevé chez les
Frères Maristes. À quatorze ans, une diphtérie sévère le laisse totalement
paralysé pendant un mois. Il s’en remet toutefois progressivement et, à dix-huit
ans, cédant au souhait de ses parents, entreprend des études de médecine.

En 1909, à l’âge de vingt ans, il voyage en Russie. De retour à Paris, il fréquente
divers cercles ésotériques et sociétés secrètes. Le 12 novembre 1912, il soutient sa
thèse de doctorat, Alchimie et la médecine. Huit jours plus tard, il épouse Yvonne
Nel-Dumouchel. Durant la Première Guerre mondiale, Allendy est victime d’une
attaque au gaz et développe une tuberculose, ce qui l’oblige à suivre un long
traitement au sanatorium de Gorbio.

Le 21 janvier 1914, il est initié à la franc-maçonnerie et rejoint la loge L’Étoile
Polaire, du Grand Orient. Le mois suivant, il publie Magie d’hier – médecine
d’aujourd’hui dans Psychic Magazine. En 1919, après la mort du père d’Yvonne, le
couple ouvre un cabinet médical au 67 rue de l’Assomption, dans le 16ᵉ
arrondissement. Marguerite Frémont écrit dans La Vie du Dr René Allendy : «
Leur maison devint bientôt un rendez-vous d’avant-garde où se retrouvait, sous
l’égide du progrès et de la révolution des esprits, une partie de l’intelligentsia (…).
Ces réunions amusaient Yvonne qui aimait les mauvais garçons. »



Votre texte de paragraphe

V
otre texte de paragraphe

Selon Anaïs Nin, le cabinet sombre du docteur Allendy était envahi de chats, de
plantes exotiques, de tentures et de vieux meubles chinois.

C’est en 1920 qu’Allendy s’engage pleinement dans l’étude de l’homéopathie. Il
publie alors Le Grand Œuvre thérapeutique des alchimistes et les principes de
l’homéopathie ainsi que La Thérapeutique positive : l’homéopathie, tout en
écrivant de nombreux articles pour la Revue française d’homéopathie. En 1922, il
fonde le Groupe d’études philosophiques et scientifiques pour l’examen des
tendances nouvelles à la Sorbonne, où, dans les années 1930, Antonin Artaud et
Gilbert-Lecomte seront chargés d’animer des conférences.

L’intérêt d’Allendy pour l’homéopathie s’inspire directement des idées de
Paracelse, selon lesquelles la maladie est guérie par la nature elle-même. La
nature, pensait-il, identifie et mobilise spontanément les remèdes appropriés,
sans intervention artificielle. Le rôle du médecin se limite alors à accompagner ce
processus. Si cette approche s’avère pertinente en médecine préventive, elle
montre toutefois ses limites face aux maladies graves. Lise Deharme reprochera
ainsi à son mari, Paul Deharme, de s’être trop fié aux conseils d’Allendy ; après sa
mort, elle n’hésitera pas à qualifier ce dernier de charlatan.

Membre de la Société française d’homéopathie, le docteur Allendy dispense de
1932 à 1939 des cours d’homéopathie à l’hôpital Saint-Jacques. Du 25 au 29
juillet 1932 se tient à Paris le dixième congrès quinquennal d’homéopathie. À
cette occasion, il donne une conférence à la Sorbonne qui marque profondément
Antonin Artaud. La reconnaissance officielle de son rôle d’homéopathe intervient
le 1ᵉʳ août 1939, lorsque le docteur Mondain le propose comme président national
de la Ligue internationale d’homéopathie.



Votre texte de paragraphe

V
otre texte de paragraphe



Est-ce que l’homéopathie aurait pu aider Artaud ? C’est difficile à répondre quand
aujourd’hui encore l’efficacité de l’homéopathie fait débat. Et même si l’homéopathie
est efficace, ce n’est pas certain qu’elle aurait fonctionné dans un organisme aussi
atteint que celui d’Artaud.  

Dans Essai sur la guérison, le docteur Allendy laisse entendre que le médicament
homéopathique qu’il aurait prescrit à Artaud est le Luesinum : « Un autre de mes
malades, hérédosyphilitique et toxicomane, absorbant de fortes doses d’opium,
souffrait de douleurs diverses et variables avec une sorte d’inhibition intellectuelle très
pénible. Il affirmait que c’était pour échapper à des symptômes semblables qu’il s’était
adonné à l’opium. Des doses bi-quotidiennes de Luesinum C.M (le nosode
homéopathique de la syphilis[1]) pendant une dizaine de jours, après avoir amené une
aggravation notable de tous les symptômes, furent suivies, avec la suppression du
remède, d’une détente telle que le malade put mener à bien une désintoxication
complète et de longue durée. » 

Artaud aurait-il suivi le bon traitement ?  Du moment où les symptômes se sont
aggravés, c’est plutôt un signe encourageant. Je ne suis pas sceptique quant au
traitement en lui-même, mais plutôt quant à sa durée.  Deux doses de Luesinum C.M
par jour pendant seulement 10 jours n’est pas suffisante pour guérir Artaud. La cure
aurait dû durer au moins un an. Une autre question que je poserais au Dr Allendy est la
suivante : étant donné que pour que le traitement soit efficace, il faut pratiquer de
l’homéopathie uniciste[2], ne serait-il pas plus urgent de commencer par une cure
d’Arsenicum Album[3] afin de désintoxiquer l’organisme d’arsénobenzène[4] ? Le
problème avec l’homéopathie, c’est qu’elle demande beaucoup de temps. Donc, même
si nous avions trouvé le bon traitement, je doute qu’Artaud aurait eu la patience et la
discipline de suivre un traitement d’un ou deux ans.

Est-ce que l’homéopathie aurait pu aider Artaud ?



Avant de traiter la syphilis avec du Luesinum, pour détoxiquer Artaud de l’arsenic, je
lui ferais d’abord une cure d’Arsenicum Album 30 CH pendant 6 mois. De l’arsenic
pour se débarrasser de l’arsenic ? Oui, mon intention serait de tromper son organisme
en lui faisant croire qu’il a pris de l’arsenic sans en avoir pris. En dose infinitésimale de
30CH, ce n’est pas de l’arsenic qui entrera dans son organisme, mais juste
l’information aux gènes de la présence d’arsenic. Les cellules vont donc mobiliser des
mécanismes d’auto-guérison (le système immunitaire) qui élimineront l’arsenic. Une
fois l’organisme assez fort pour se débarrasser de l’arsenic et de la syphilis, il faudra
trouver le remède qui est en résonance avec Artaud. Dans un premier temps, je
proposerais une cure de Lycopodium 15 CH. Si je constate une augmentation des
symptômes, je poursuivrais cette cure durant environ 2 ans. Si Artaud guérit, il
deviendra, pour faire plaisir à son père, un très bon banquier, et le monde de la
finance se portera bien. Peut-être qu’Artaud serait aujourd’hui à l’âge de 127 ans notre
actuel président de la République. 

Le problème avec les traitements arsenicaux, c’est que même s’ils réaniment un
système immunitaire ‘‘faignant’’ face au tréponema, la présence d’arsenic dans
l’organisme engendre d’autres problèmes. De plus, il y a un risque que le système
immunitaire s’habitue à la présence d’arsenic dans l’organisme. Bien que
l’homéopathie n’ait pas encore été reconnue par la communauté scientifique, la
théorie sur laquelle elle se base est très intéressante : celle de l’idée de guérir par
l’information d’une substance (sa fréquence électromagnétique) sans la présence de
la substance elle-même, c’est-à-dire de l’agent pathogène. « Tout est poison, rien n’est
poison : c’est la dose qui fait le poison. » (Paracelce).

[1] Luesinum est un remède homéopathique préparé à partir de prélèvements effectués sur
des chancres syphilitiques.
[2] C’est-à-dire prescrire un seul remède à la fois. 

Dans une lettre adressée à Robert Desnos datée du 7 août 1933, Antonin Artaud, suivant les
conseils du Dr Allendy, commence également à proposer des ordonnances
homéopathiques. Après avoir examiné le profil de Desnos, il lui conseille de prendre du
Lachesis en 30 CH et du Gelsemium en 6 CH  (VII, 365). Cette ordonnance correspond
parfaitement au caractère jaloux et passionné de Desnos.



Avant de traiter la syphilis avec du Luesinum, pour détoxiquer Artaud de l’arsenic, je
lui ferais d’abord une cure d’Arsenicum Album 30 CH pendant 6 mois. De l’arsenic
pour se débarrasser de l’arsenic ? Oui, mon intention serait de tromper son organisme
en lui faisant croire qu’il a pris de l’arsenic sans en avoir pris. En dose infinitésimale de
30CH, ce n’est pas de l’arsenic qui entrera dans son organisme, mais juste
l’information aux gènes de la présence d’arsenic. Les cellules vont donc mobiliser des
mécanismes d’auto-guérison (le système immunitaire) qui élimineront l’arsenic. Une
fois l’organisme assez fort pour se débarrasser de l’arsenic et de la syphilis, il faudra
trouver le remède qui est en résonance avec Artaud. Dans un premier temps, je
proposerais une cure de Lycopodium 15 CH. Si je constate une augmentation des
symptômes, je poursuivrais cette cure durant environ 2 ans. Si Artaud guérit, il
deviendra, pour faire plaisir à son père, un très bon banquier, et le monde de la
finance se portera bien. Peut-être qu’Artaud serait aujourd’hui à l’âge de 127 ans notre
actuel président de la République. 

Le problème avec les traitements arsenicaux, c’est que même s’ils réaniment un
système immunitaire ‘‘faignant’’ face au tréponema, la présence d’arsenic dans
l’organisme engendre d’autres problèmes. De plus, il y a un risque que le système
immunitaire s’habitue à la présence d’arsenic dans l’organisme. Bien que
l’homéopathie n’ait pas encore été reconnue par la communauté scientifique, la
théorie sur laquelle elle se base est très intéressante : celle de l’idée de guérir par
l’information d’une substance (sa fréquence électromagnétique) sans la présence de
la substance elle-même, c’est-à-dire de l’agent pathogène. « Tout est poison, rien n’est
poison : c’est la dose qui fait le poison. » (Paracelce).

[1] Luesinum est un remède homéopathique préparé à partir de prélèvements effectués sur
des chancres syphilitiques.
[2] C’est-à-dire prescrire un seul remède à la fois. 



Je ne sais pas si les envoûtements existent ou si l’homéopathie fonctionne ou non.
Je ne suis pas médecin homéopathe. Ce dont je suis certain, c’est que si quelqu’un
veut comprendre Le Théâtre et la Peste, il doit étudier les travaux de Paracelse ou
l’Organon de Samuel Hahnemann. En ce qui concerne son efficacité, quand on a un
minimum de connaissance et de bon sens, la réponse n’est pas simple. La critique
la plus fréquente des détracteurs de l'homéopathie est que la quantité de doses de
substances utilisées par les médecins homéopathes est si faible qu'il est impossible
de justifier un quelconque effet thérapeutique. Selon la loi d’Avogadro,
normalement, dans les médicaments homéopathiques, aux dilutions supérieures à
12 CH, aucune molécule de la substance active d'origine ne doit être présente. 

Les sceptiques s'interrogent donc : comment se fait-il qu'une pilule
homéopathique, qui selon les lois de la physique n'a aucune trace de la substance
d'origine, puisse présenter des propriétés physico-chimiques et biologiques ? Un
début de réponse à cette question cherche à donner la très controversée théorie
de la mémoire de l’eau initiée par Jacques Benveniste et reprise ensuite par le prix
Nobel de médecine 2008, Luc Montagnier. L’eau peut-elle mémoriser la fréquence
électromagnétique ? La réponse est oui. C'est du moins ce que prétend l'article
Ultrafast memory loss and energy redistribution in the chemical bond network of
liquid H2O publié dans la revue Nature en mars 2005. Le problème, c’est que dans
l’eau ‘‘banale’’ cette ‘‘mémorisation’’ disparait en moins de 50 femto-seconde. Mais
cette eau qu’on trouve dans nos cellules ou dans les médicaments
homéopathiques est-elle l’eau habituelle ? 

Tentatives d’explication
scientifiques de l’homéopathie



Dans les années 60, le biochimiste chinois Gilbert Ning Ling (1919-2019) étudiant les
propriétés extraordinaires de l'eau, découvrit que contrairement à ce que l'on savait
jusqu'alors, il existe non seulement les trois phases connues de l'eau (gaz, liquide,
solide), mais aussi une quatrième sous la forme d'un cristal liquide (gel). Ces travaux,
qui sont repris aujourd’hui par le professeur à l’université de Washington Gérard
Pollack, montrent que nos cellules sont constituées d’une telle eau (eau EZ). En 1988,
les physiciens théoriciens de l'Institut nucléaire de Milan, Emilio del Giudice (1940-
2014) et Giuliano Preparata (1942-2000), ont observé que sous l’emprise d’ondes
électromagnétiques, dans l’eau, des domaines de cohérence pouvaient se structurer.
En 1998, le Dr. Shi Yin Lo du California Institute of Technology (Caltech) a observé que
des nanoparticules sphériques appelées perles d'eau existent dans de l’eau diluée et
dynamisée avec la méthode homéopathique.

La théorie la plus intéressante sur le fonctionnement scientifique de l’homéopathie
serait que l’eau des pilules homéopathiques mémorise une fréquence
électromagnétique qui, lorsqu’elle se coordonne avec l’eau des cellules, anime des
génomes éteints, réactivant ainsi certaines fonctions naturelles de notre système
immunitaire. 

Il est captivant de constater l'émergence de tant de découvertes récentes. Cependant,
on peut se demander en quoi elles se rapportent à Antonin Artaud. De manière
surprenante, dans son article intitulé La médecine qui guérit, Artaud avance une
théorie qui pourrait lier les principes de l’alchimie  ancienne et les dernières
découvertes sur la mémoire de l'eau : « Et à travers sa démonstration lumineuse et
énergique, Allendy nous a fait remonter jusqu’au principe des seules valeurs qui
comptent. (...) et dire que l’eau n’est pas un élément simple, comme le prétend la
Science moderne, n’infirme en rien la théorie des Grands Principes, basé sur l’unité de
l’eau comme symbole d’un état qui, lui, est une chose simple. » (VIII, 21)   

Pour plus de détails sur le sujet, n’hésitez pas à lire mon ouvrage Natura est medicus
morborum, Νόσων φύσης ιατρός.



Natura est Medicus Morborum est un ouvrage de 180 pages consacré à l’homéopathie et
à ses fondements philosophiques, scientifiques et historiques. Né à l’automne 2020, ce
livre trouve son origine dans mes recherches menées parallèlement à l’écriture de Le
Théâtre et son Double Ka, où l’influence des principes de Samuel Hahnemann, tels
qu’exposés dans L’Organon de l’art thérapeutique, s’est imposée avec évidence,
notamment dans des chapitres comme Le théâtre et la peste. Loin d’un projet
initialement limité à quelques pages, l’ouvrage s’est progressivement développé à mesure
que l’homéopathie révélait ses prolongements philosophiques et ses résonances avec des
domaines aussi variés que la médecine, la physique, la biologie et la chimie. 

NATURA EST MEDICUS MORBORUM d’Ilios Chailly

Loin d’un projet initialement limité à quelques
pages, l’ouvrage s’est progressivement développé à
mesure que l’homéopathie révélait ses
prolongements philosophiques et ses résonances
avec des domaines aussi variés que la médecine, la
physique, la biologie et la chimie. 

Structuré en quatre chapitres, le livre propose un
retour historique sur les grandes théories médicales,
une analyse approfondie des principes de
l’homéopathie, un examen des hypothèses
scientifiques contemporaines, et enfin une réflexion
critique sur les arguments de ses défenseurs
comme de ses opposants. Natura est Medicus
Morborum s’adresse à celles et ceux qui souhaitent
interroger autrement le rapport entre le corps, la
maladie et le soin.



La Médecine qui ne guérit pas
Enfance traumatique, les faux diagnostics et la spirale des traitements toxiques

Vers l’âge de quatre ans et demi, le jeune Antonin Artaud est victime d’un grave
accident domestique : il chute de plusieurs mètres dans un escalier et reçoit un violent
coup à la tête. À la tombée de la nuit, une douleur insoutenable s’abat sur son crâne.
L’urgence est immédiate : un médecin est convoqué sans délai. Avec une solennité
empreinte de gravité, celui-ci pose un diagnostic redouté — une méningite — et laisse
entendre que l’enfant est condamné.

À cette époque, ni les antibiotiques ni même la sérothérapie mise au point par Simon
Flexner en 1914 n’existent encore. Les soins administrés à une maladie alors considérée
comme extrêmement mortelle relèvent de pratiques aussi lourdes qu’éprouvantes :
saignées, ventouses scarifiées, applications réfrigérantes ou révulsifs cutanés,
auxquelles s’ajoutent de fortes doses d’iodure de potassium et de mercure (calomel).

Dans son Traité pratique des maladies du système nerveux (1907), le docteur Grasset
souligne lui-même la brutalité de ces protocoles, qu’il juge à la fois douloureux et
périlleux : « En même temps, on administrera le calomel en donnant d’abord une prise
purgative et en continuant à doses fractionnées. On peut associer les frictions
mercurielles, notamment chez les enfants. »

Face à cette situation désespérée, le père d’Artaud se tourne vers une autre voie
thérapeutique et se procure une machine produisant de l’électricité statique : l’appareil
à grande surface mis au point par le docteur Albéric Roussel. Dans La Franklinisation
réhabilitée (1904), ce dernier soutient que les bains d’électricité statique peuvent
provoquer des réactions intracellulaires capables de restaurer la conductibilité
neuronale. Cette méthode est alors présentée comme un outil thérapeutique puissant,
agissant sur l’activité nerveuse, la circulation et l’ensemble des fonctions nutritives de
l’organisme.



En 1915, le docteur Grasset diagnostique chez Artaud une neurasthénie aiguë. Puis, au
début de l’année 1917, à l’aide du test sérologique de Bordet-Wassermann il pose le
diagnostic de syphilis héréditaire. Dans son ouvrage Thérapeutique des maladies du
système nerveux, Grasset écrivait : « La syphilis mérite une place à part, d’abord parce
qu’on la retrouve très souvent dans l’histoire des malades du système nerveux ; ensuite
parce que cette maladie appelle immédiatement une thérapeutique spéciale, active et
vraiment efficace dans beaucoup de cas. »

Dans une lettre adressée au docteur Latrémolière en février 1943, Artaud revient sur les
conséquences de ce diagnostic : « Depuis donc 1917, je dis mille neuf-cent-dix-sept, des
dizaines de médecins, dont le Dr Toulouse en 1920, m’ont fait faire des centaines de
piqûres d’hectine, de Galyl, de cyanure de mercure, de novarsénobenzol et de quinby,
dont je porte les cicatrices dans tout le corps et les séquelles dans le système nerveux. »

Selon le protocole Gougerot, le patient atteint de syphilis reçoit en alternance de
l’arsenic, du mercure et du bismuth sous forme d’injections intraveineuses
hebdomadaires lors du traitement d’attaque. Ensuite, durant quatre années, ce
traitement est consolidé par des prises régulières de bismuth et d’huile grise (mercure
métallique).

Les injections de bio-iodure de mercure peuvent provoquer le noircissement et la chute
des dents ; les cures de cyanure de mercure entraînent de graves séquelles
neurologiques. Les traitements à base d’arsenic ne sont guère plus inoffensifs. Il a été
démontré que l’arsénobenzol — ou Salvarsan 606 — utilisé par Artaud (très
probablement celui de Billon) est extrêmement toxique, avec de lourdes conséquences
sur la santé physique comme mentale. L’hectine provoque fourmillements et
engourdissements ; le Galyl (ou 1116), mis au point par le docteur Antoine Mouneyrat,
remplace le néo-Salvarsan sans pour autant en réduire réellement la dangerosité.





Le problème majeur de ces traitements, qui ont profondément et durablement
transformé la vie d’Artaud, réside dans le fait qu’ils reposent sur deux faux diagnostics.
Artaud a-t-il réellement souffert d’une méningite, et plus encore d’une syphilis ? Si ses
symptômes correspondent en partie à ceux observés chez le jeune Antonin, il faut
rappeler qu’ils apparaissent dans un contexte précis : celui d’un traumatisme crânien
sévère.

Aujourd’hui, nous savons que l’inflammation des méninges est le plus souvent
provoquée par une infection virale ou bactérienne. Dès lors, une question s’impose :
pourquoi le médecin qui examine Artaud enfant n’a-t-il pas envisagé un traumatisme
craniocérébral — une commotion cérébrale — dont les symptômes sont très proches de
ceux d’une méningite ? Maux de tête, nausées, vomissements, fatigue intense, troubles
du sommeil, changements d’humeur, agitation ou agressivité inhabituelle, troubles
visuels, difficultés d’élocution, troubles de la mémoire, picotements ou
engourdissements des membres… Autant de symptômes pouvant durer jusqu’à six
semaines, voire laisser des séquelles durables sur certaines fonctions neurovégétatives.

Concernant la syphilis, le diagnostic posé chez Artaud pose aujourd’hui un problème
majeur : nous savons désormais que la syphilis héréditaire, au sens strict, n’existe pas.
Un enfant peut être contaminé in utero si la mère est atteinte de syphilis durant la
grossesse, mais cela ne correspond en rien au cas d’Artaud tel qu’il a été établi
médicalement. Il a donc suivi pendant des années des traitements toxiques à base
d’arsenic et de mercure pour une maladie qu’il n’a très probablement jamais eue.

Au début du XXᵉ siècle, il était courant d’attribuer à la syphilis la plupart des troubles
mentaux inexpliqués. Qui peut alors affirmer que les troubles ultérieurs d’Artaud ne sont
pas, en partie, la conséquence directe de ces traitements eux-mêmes, administrés à la
suite de faux diagnostics, peut-être initiés par une erreur initiale sur la nature
traumatique de son état ? D’autant plus que le test sérologique de Bordet-Wassermann
s’est révélé, après la Seconde Guerre mondiale, extrêmement peu fiable : entre 30 % et
70 % des patients déclarés syphilitiques ne l’étaient pas en réalité.



À cette spirale médicale s’ajoute un autre facteur aggravant : la consommation massive
de stupéfiants. Antonin Artaud n’est pas un toxicomane accidentel, mais un toxicomane
prédisposé, les drogues lui servant d’analgésiques face à des douleurs physiques
persistantes. Le laudanum ne fait que calmer temporairement l’anxiété et la souffrance ;
il ne traite jamais la cause du mal et, à long terme, l’aggrave, en particulier lorsque la
dépendance s’étend à des substances plus dures comme la cocaïne ou l’héroïne. Le 17
juillet 1935, Artaud écrit au docteur Dupouy : « L’opium, c’est le supplice de Tantale, et
de toute façon une fausse évasion. » (VIII, 283)

Dans les asiles, il est impossible de connaître avec précision l’ensemble des traitements
qu’Artaud a subis. Toutefois, parmi ceux alors couramment pratiqués, on peut citer la
malariathérapie, la cure de Sakel (insulinothérapie), le cardiazol ou pentylènetétrazol. À
Rodez, Artaud a subi cinquante-huit séances d’électrochocs, dont on sait aujourd’hui
qu’elles ne guérissent pas les troubles mentaux.

Pour une étude plus approfondie des effets secondaires de ces traitements, des
diagnostics successifs posés par les médecins et de la dépendance d’Artaud aux
drogues, je renvoie à mon ouvrage de 250 pages : Artaud, asiles, drogue et
électrochocs.



Thierry Lefebvre, « La genèse pharmacologique d’une œuvre : Antonin Artaud », Revue
d’Histoire de la Pharmacie, 2002, n° 334, p. 271-284.



La relation entre les neurosciences et le théâtre s'est considérablement développée au cours des quinze
dernières années. Cela se voit dans un changement soudain dans la littérature, évident non seulement
dans les revues et publications académiques, mais même lors d'une recherche Google occasionnelle sur
les livres de théâtre et d'acteur. Parmi eux, aux côtés des titres de Konstantin Stanislavski, Stella Adler et
Michael Chekhov, de nouveaux titres sont apparus, utilisant les mots 'cognitif' et 'neurosciences'. Parmi
les exemples récents, citons : Théâtre et esprit (McConachie 2012) ; Acting Embodied: Ce que les
neurosciences nous disent sur la performance (Kemp 2012) ; Vers une théorie générale de l'acteur :
science cognitive et performance (Lutterbie 2011) ; L'Acteur, l'Image et l'Action : Acting and Cognitive
Neuroscience (Blair 2008) ; et Engaging Audiences : Une approche cognitive du spectateur au théâtre
(McConachie 2008).

Les praticiens du théâtre au Royaume-Uni – Mick Gordon (2010), Katie Mitchell (2009) – et aux États-Unis
– Anne Bogart (2010) – citent les travaux de neuroscientifiques tels qu'Antonio Damasio ou Michael
Gazzaniga. Il existe des livres utilisant la science cognitive pour réexplorer le drame grec (Meineck, 2011)
et Shakespeare (Cook 2010 ; Tribble 2011).

Les créateurs de théâtre s'intéressent aux neurosciences et sciences cognitives pour de nombreuses
raisons ; pour mieux comprendre et expliquer la pédagogie du travail avec les acteurs ; pour expliquer ce
que nous savons déjà intuitivement sur l'émotion, la concentration, la mémoire et la respiration ; afin
d'aider leur art à évoluer en utilisant les connaissances que leur époque leur offre ; et afin de mieux
l'enseigner aux professionnels et étudiants de tous niveaux d'éducation.

Artaud et la pédagogie théâtrale à travers le prisme des neurosciences

Par Ioli Andreadi, metteuse en scène et chercheuse associée
au Laboratoire de neurophysiologie expérimentale, et Cornelia
Poulopoulou, professeure et responsable du même laboratoire
à la Faculté de médecine de l’Université d’Athènes.

“Au point d'usure où notre sensibilité est parve- nue, il est certain que
nous avons besoin avant tout d'un théâtre qui nous réveille: nerfs et
cœur.”

Antonin Artaud, Le théâtre de la cruauté

Première partie



La chercheuse Erin Hurley s'intéresse aux neurones miroirs, affirmant que par la 'stimulation directe des
événements observés', le cerveau du spectateur 'fonctionne comme un petit théâtre, produisant des
représentations d'action et d'émotion qui ne sont pas nécessairement exécutées par leur public mais sont
néanmoins électriquement expérimentées par eux' (Hurley, 2010). Par ailleurs, les neurones miroirs
constituent l'une des principales méthodes mimétiques et éducatives que la nature offre aux humains - et
aux animaux. La chercheuse Rhonda Blair s'intéresse à 'comment la science pourrait nous aider à mieux
comprendre ce que font les acteurs lorsqu'ils jouent' (Blair 2009 : 93). Cela est quelque chose que nous
pouvons ensuite utiliser lorsque nous abordons et enseignons le théâtre aux enfants à tous les niveaux
d'éducation.

En même temps, l'intérêt pour Artaud et son Théâtre de la Cruauté s'étend sur presque un siècle. Publié
pour la première fois en 1938, dix ans avant la mort de l'auteur, Le Théâtre et son Double est une collection
d'essais détaillant les théories radicales d'Antonin Artaud sur le drame, qu'il considérait comme étouffé par
le conservatisme et le manque d'expérimentation. Il contient les célèbres manifestes du Théâtre de la
Cruauté, analyse les impulsions sous-jacentes de la performance, propose quelques suggestions sur une
méthode d'entraînement physique pour les acteurs, et une analyse des valeurs expressives du drame de
danse orientale. Il inclut également Le Théâtre de Séraphin, dans lequel Artaud tente une application
acteuriale des principes taoïstes de plénitude et de vide.

Pendant près d'un siècle, le livre a été largement lu dans le monde entier pour la beauté de son style et
comme source d'inspiration pour de nouveaux drames et performances. L'œuvre d'Artaud a influencé des
écrivains tels que Camus, Genet, Beckett, Ionesco et Weiss ; des créateurs de théâtre tels que Barrault,
Vilar, Brook, Grotowski, Berkoff, Beck et Malina, Chaikin ; Jim Morrison a été le premier à appliquer les idées
artaudiennes à la musique populaire lorsqu'il a commencé The Doors avec le claviériste Ray Manzarek en
1965 : Morrison voulait mêler le drame et la musique rock pour créer une nouvelle forme théâtrale. Il croyait
que les concerts de rock étaient l'équivalent moderne des célébrations rituelles des cultures primitives
qu'Artaud affectionnait tant. La critique Susan Sontag a écrit que l'impact d'Artaud était 'si profond que le
cours de tout le théâtre récent en Europe occidentale et dans les Amériques peut être dit se diviser en deux
périodes - avant Artaud et après Artaud.' (Sontag, 1973).

Nous espérons démystifier certains éléments de la pensée artaudienne en appliquant une approche
scientifique à l'écriture apparemment intuitive, impulsive et poétique du grand acteur, réalisateur et
écrivain. Nous espérons que cette analyse pourra contribuer à la bibliographie existante sur Artaud et les
neurosciences ainsi qu'à la bibliographie existante sur la pédagogie théâtrale, et en particulier au discours
'théorie et pratique', en fournissant un nouveau point de vue : les vues d'Artaud étaient accusées de ne pas
être assez pratiques. Les neurosciences peuvent-elles nous fournir des outils qui peuvent servir de preuve
du contraire ? Et comment pouvons-nous déployer l'appel d'Artaud à un 'réveil du subconscient du
spectateur' afin de mieux réfléchir à d'autres réveils, se produisant dans le domaine de la pédagogie
théâtrale ?



 

En octobre 2013, à Londres, une proposition a été soumise en ligne. La proposition était adressée à une institution
à Athènes. Elle suggérait qu'une représentation de Les Cenci d'Antonin Artaud puisse y être accueillie. La
proposition incluait la suivante proposition : que par Théâtre de la Cruauté Antonin Artaud ne faisait pas référence
à la reconstitution d'actions cruelles, mais plutôt à une 'stratégie' visant à l'émergence et à la communication de
formes subconscientes ainsi qu'à la discipline, à laquelle le créateur de théâtre doit obéir. À travers une nouvelle
mise en scène, la proposition concluait, une telle 'stratégie' pourrait être soulignée.

Cette proposition initiale a aidé à façonner le contour d'un projet plus vaste sur Artaud. Le début de 2014 m'a trouvé à
Athènes. Là, j'ai traduit Les Cenci d'Artaud du français au grec. À Paris, plus tard cette année-là, quelques idées
supplémentaires autour du 'projet Artaud' ont été développées, à l’occasion d'une exposition. Le Musée d'Orsay
accueillait Van Gogh / Le suicidé de la société. L'exposition est décrite dans le catalogue : ‘‘Le concept et la conception
de cette exposition sont basés sur l'essai d'Antonin Artaud (1896-1948), Van Gogh, le suicidé de la société. Fin 1946, Pierre
Loeb (1897-1964), fondateur de la Galerie Pierre à Paris, suggère à Artaud d'écrire sur Van Gogh, croyant qu'après neuf
ans passés dans un hôpital psychiatrique, il était particulièrement qualifié en tant qu'artiste pour écrire sur un peintre
considéré comme fou.’’

Je me suis rendu à l'exposition dans le cadre de mes recherches sur Les Cenci . Cependant, cette visite m'a
fait imaginer une autre pièce. Un monologue situé à Paris. 1947. Antonin Artaud arrive dans un amphithéâtre
bondé. Il semble calme. Il est calme. Après neuf ans d'internement psychiatrique et cinquante et un chocs
électriques, il semble avoir tout "sous contrôle". Son discours est intitulé Van Gogh, le suicidé de la société .

En parallèle, les recherches sur Les Cenci se poursuivent avec une visite au Centre Pompidou. Le Centre
organisait une autre exposition : une rétrospective suivant la carrière d'Henri Cartier-Bresson du
surréalisme à mai 68, offrant « une nouvelle interprétation de l'œuvre du photographe français le plus célèbre
». Clement Cheroux, le conservateur de l'exposition, écrit : “Dans l'iconographie surréaliste, les figures aux
yeux fermés, dormant, rêvant ou en extase sont légion. "Entraînez vos yeux en les fermant" disait Breton. Il
suggérait qu'en bloquant les sens à la stimulation externe, en tournant le regard vers l'intérieur comme un
gant, il serait plus facile de se concentrer sur le "modèle intérieur" - c'est-à-dire être guidé par le
subconscient. Datant de 1926, l'une des toutes premières photographies reconnues par Cartier-Bresson montre
un homme et une femme allongés sur les pierres de la plage de Dieppe. Jusqu'en 1935, période où il était le plus
proche des surréalistes, le photographe a pris de nombreuses photos de personnes les yeux fermés. Dans ses
compositions, il a toujours pris soin d'inclure des éléments contextuels - un dessin à la craie, une cheminée
étrange, trois chaussures - comme s'il s'agissait de donner forme aux projections mentales des rêveurs. ’ ’

Gene Gillette, acteur originaire de
New York et reconnu pour ses
performances à Broadway, incarne
le rôle de Artaud/Van Gogh.



Les éléments contextuels donnent forme aux projections mentales des rêveurs. La photographie de 1926 de
Cartier-Bresson capture la forme intime d'une figure masculine et féminine allongée, presque unie en une
seule. Une autre forme est également présente. Une autre forme, celle d'un parapluie, protège et sépare
l'homme et la femme d'un traumatisme oublié mais existant. Et si Les Cenci était la pièce que les
personnages réincarnaient pour répéter et guérir leur traumatisme ? Et si les événements violents du passé
étaient délibérément et théâtralement répétés ? Leurs corps pourraient-ils se souvenir des événements
traumatiques avant qu'ils ne se produisent dans la pièce ? Il me faudrait travailler avec un ensemble
d'acteurs sur un nouveau langage physique qui utiliserait leurs propres souvenirs et impulsions afin de
construire et de communiquer le souvenir et la guérison du traumatisme.

Quelques mois plus tard, en septembre 2014, je me rends à Rome pour co-diriger une représentation basée
sur Le Roi Lear, avec Annie Levy, une réalisatrice de New York. Son titre était Young Lear et elle a été jouée
au Teatro Due Roma, près de la Piazza di Spagna. Cinq frères et sœurs attendent dans une salle d'attente
d'hôpital, pendant que leur père est opéré. En attendant, ils se récitent des répliques du Roi Lear . Un jeu
auquel ils jouaient avec leur père ; seulement cette fois, en l'absence du père, le frère cadet lit la partie du
roi Lear.

Pendant les répétitions, je trouve le temps de mener des recherches sur Les Cenci . Je visite le Castel
Sant'Angelo, où la fille du comte Francesco Cenci, Beatrice Cenci, a été détenue avant son exécution. Le
bâtiment utilisé par les papes comme forteresse et château est maintenant un musée. Le Castel était
autrefois le plus haut bâtiment de Rome. Il n'y a aucun signe dans tout le bâtiment mentionnant Beatrice et
la famille Cenci. Serait-ce parce que l'histoire des Cenci, impliquant l'exécution publique d'une famille
considérée par le public comme innocente, ne rend pas les Romains fiers ?

À l'intérieur du Castel, il y a de nombreuses pièces. Des pièces portant le nom des différents papes, des
pièces qui, à travers les peintures sur leurs murs, révèlent un côté caché, ou pas si largement connu, du
catholicisme. Des figures mi-animales et mi-humaines, masculines ou féminines, nues et pleines de désirs,
représentant probablement l'autre, le côté obscur de la religion, celui habité par des démons, des
tentations, des esprits sombres et des créatures sans nom.          

(La suite dans le prochain numéro...)

Iole Andreadi,  metteur en scène, et Aris
Asproulis,  docteur en sociologie à
l 'Université de Pantéion, ont mis en scène
trois pièces de théâtre sur la vie et l 'œuvre
d'Antonin Artaud :  Artaud/Van Gogh, The
Cenci Family et Bone. Les pièces
Artaud/Van Gogh et Bone ont été jouées au
Tank Theatre à Manhattan, New York, les 13,
14 et 15 avri l  2023.



Un film de Wolfgang Pannek,

Production Taanteatro - São Paulo, 2020.

En mars 2020, au moment de l’explosion de la pandémie et
du confinement instauré dans nombre de pays, Wolfgang
Pannek, metteur en scène et directeur de la compagnie
brésilienne Taanteatro, lance depuis São Paulo un projet
cinématographique international basé sur le texte d’Antonin
Artaud, "Le Théâtre et la peste"...

Le projet, conçu par Wolfgang Pannek, co-directeur du
Taanteatro Companhia, est basé sur la collaboration
d'artistes et de spécialistes des sciences humaines d'Europe,
d'Afrique, d'Asie, d'Australie et d'Amérique, et transforme
un texte classique de la théorie du théâtre du XXème siècle
en une réflexion riche de plusieurs perspectives. Comme un
reflet de l'expérience pandémique actuelle, dans sa tension
critique entre «mort et guérison».

Artistes participants :

Candelaria Silvestro (Argentine), Shane Pike (Australie), Or
Kittikong (Thailande), Nabil Chaheed (Tunisie), Trausti
Ólafsson (Islande), Florence de Mèredieu (France), Nourit
Masson-Sékiné, Théophile Choquet (France), Jürgen Müller-
Popken, Insa Popken (Allemagne), Reha Bliss (Russie),
Maura Baiocchi (Brésil), Jorge Ndlozy (Mozambique).

Le film est mis à disposition sur internet :

https://oteatroeapeste.wixsite.com/taanteatro?lang=en

Le Théâtre et la Peste d’Antonin Artaud



Paracelse, un génie méconnu est une exploration

concise de la vie de Paracelse (1493-1541), figure

marquante mais souvent mal interprétée de l'histoire.

Le Dr Allendy, passionné d'histoire et d'ésotérisme,

nous guide à travers le parcours de cet alchimiste

innovant et controversé, également précurseur de la

médecine moderne. Le livre aborde aussi le contexte

de la Renaissance, soulignant les changements sociaux

et religieux de l'époque. Ce livre vise à clarifier son

histoire et sa personnalité, encourageant les lecteurs à

explorer davantage qui était vraiment Paracelse.

La Peste d'Albert Camus, publiée en 1947, et Le

Théâtre et la Peste d'Antonin Artaud sont deux œuvres

marquantes qui utilisent la peste comme métaphore.

Camus explore la résistance humaine face à

l'oppression dans son roman allégorique, tandis

qu'Artaud compare le théâtre à la peste dans son essai,

soulignant leur capacité commune à révéler des vérités

cachées et à provoquer des changements profonds.

Ces œuvres reflètent des perspectives différentes mais

complémentaires sur la peste comme symbole de

bouleversement et de révélation.



Publié en 2020, en plein cœur de la pandémie et

marquant le tricentenaire de la grande peste de

Marseille de 1720, Le Théâtre et la Peste publié aux

éditions parenthèse s'étend au-delà du célèbre

texte d'Artaud rédigé en 1934. L'ouvrage comprend

aussi une préface signée Michéa Jacobi, des lettres

envoyées par Artaud depuis Rodez, ainsi que des

œuvres de Michel Serres illustrant la peste qui a

sévi à Marseille, le berceau d'Artaud.

Cette dissertation de Jonathan Lecot examine la

pensée de Antonin Artaud à travers la comparaison

qu’il établit entre la peste et le théâtre, en

s’interrogeant sur les raisons et les modalités de ce

rapprochement. L’analyse s’organise en trois temps

: la peste comme métaphore fondatrice, les liens

entre maladie et théâtre chez Artaud, puis sa

croyance en la capacité curative du théâtre.



Association Rodez- Antonin Artaud
Le  programme de mars 2024

En mars 2024, l’Association Rodez-Antonin Artaud
proposera une série d’événements consacrés au
cinéma, avec pour ambition de redécouvrir les 22 films
dans lesquels Antonin Artaud a joué, un acteur encore
trop méconnu. En partenariat avec des musées,
l’espace culturel La Menuiserie et des cinémas,
l’association offrira une programmation riche,
destinée aussi bien au grand public qu’aux cinéphiles.



LA FILMOGRAPHIE D’ANTONIN ARTAUD 

1) ‘‘Faits divers’’ de Claude Autant-Lara (1923, 25 min). Dans ce film, décrit par Autant-
Lara comme une « pochade », un triangle amoureux est mis en scène. Artaud y
interprète « Monsieur M », l'amant qui est finalement assassiné par un mari jaloux.

2) ‘‘Surcouf, le roi des corsaires’, de Luitz- Morat, 1925. Artaud prend part à son
deuxième film grâce à une opportunité offerte par son cousin Louis Nalpas, directeur
artistique de la Société des Cinéromans. Dans ce film il endosse le rôle du traître Morel.
3) ‘‘Graziella’’, de Marcel Vandal, 1925 Cette production de la société des Cinéromans
adapte une œuvre de Lamartine. Dans le film, Artaud incarne Cecco, le fiancé de
Graziella. Les scènes sont capturées dans les pittoresques décors de Naples, Ischia,
Procida et Capri

4) ‘‘Le juif errant’’, de Luitz Morat, 1926. La performance d’Artaud en tant que Gringolet
dans ce film aux studios de Joinville coïncide avec sa rencontre avec Alexandra Pecker,
qui y interprète Grisette

5) ‘‘Mathusalem’’ de Jean Painlevé (pour la pièce d’Ivan Goll, 1926) 

6) ‘‘Napoléon’’, d’Abel Gance, 1927 

7) ‘‘La Passion de Jeanne d'Arc’’ (La passione di Giovanna d'Arco) de Carl Theodor
Dreyer (1928, 110 min) avec Renée Falconetti : Ce film dépeint les derniers moments de
Jeanne d'Arc, mettant en scène son procès le 14 février 1431. L'interprétation de Renée
Falconetti, ainsi que l'utilisation remarquable des gros plans, font de ce film un chef-
d'œuvre du cinéma muet des années 1920. Artaud y interprète le moine Massieu, un
personnage révolté qui assiste Jeanne d'Arc dans ses derniers moments.

8) ‘‘L'Argent’’ de Marcel L’Herbier (1928, 164 min) avec Pierre Alcover et Brigitte Helm :
Basé sur le roman éponyme de Zola, ce film illustre les excès du capitalisme boursier.
Tourné un an avant la crise boursière de 1929, il a une dimension prémonitoire. Artaud
y joue le rôle du secrétaire Mazaud, un personnage fourbe et obséquieux, parfaitement
incarnant un traître à l'innocence feinte.

9) ‘‘Verdun’’, Visions d’histoire, de Léon Poirier, 1928. Dans ce film jugé par les
surréalistes commepatriotique, Artaud y joue le rôle d’un soldat intéllectuel.  

10) ‘‘Tarakanova’’, de Raymond Bernard, 1929 Un western russe tourné dans les studio
Victorine à Nice ou Artaud joue le rôle de Tarakanova, un bohémien passionné. 

11) ‘‘Autour de La fin du Monde d’Abel Gance’’, d’Eugène Deslaw, (1930, 15 min)

Entre 1923 et 1935, Artaud a joué dans 22 films, plusieurs étant des chefs-d'œuvre
reconnus du cinéma muet. Bien que ses apparitions soient souvent brèves, elles marquent
profondément les spectateurs. Pour célébrer cet événement, la revue Écho Antonin
Artaud a décidé de lui rendre hommage en mettant en lumière sa contribution au cinéma.



 

12) ‘‘La Femme d’une nuit’’, de Marcel L’Herbier, 1931. Le 4 juillet 1930, il arrive à Berlin pour travailler sur la version
allemande du film au studio Tempelhof. C’est à Berlin qu’il rencontre le réalisateur Pabst

13) ‘‘L'opéra de quat'sous" (L'opera da tre soldi) de Georg Wilhelm Pabst (1931, 104 min). Artaud y joue un apprenti
mendiant faisant partie de la troupe de Peachum.

14) ‘‘Faubourg Montmartre’’, de Raymond Bernard, 1931. Artaud joue le rôle d'un villageois halluciné, coiffé d'une
couronne de carnaval. 

15) ‘‘Les Croix de bois’’ de Raymond Bernard, 1932. Dans ce film, Artaud interprète le rôle du soldat Vieublé,
profondément traumatisé après avoir vu mourir un ami en escaladant le parapet de la tranchée pour défier les
Allemands. Le tournage se révèle extrêmement difficile pour lui.

16) ‘‘Coup de feu à l’aube’’, de Serge de Poligny, 1932. Un film de gangsters d’après une pièce de Harry Jenkins où  Artaud
interprétait Bachmann, alias "le trembleur", caractérisé par son chapeau melon, sa cicatrice, et son trench-coat. 

17) ‘‘Mater dolorosa’’ d’Abel Gance, 1932. Un remake où Artaud joua le rôle de Hornis, un maître chanteur. 

18) ‘‘L’enfant de ma sœur’’, d’Henry Wulscheleger, 1932. Film réalisé au studio Gaumont dans lequel Artaud incarne Loche
un avocat alcoolique. Des années plus tard, lors de son internement à Ville-Edvard, Artaud refusa de voir le film projeté.
L'infirmier Fernand, surpris de l'avoir vu à l'écran, lui demanda : 'Mais je vous ai vu ! Vous avez participé au film !' Artaud
répondit simplement : 'C’est une vieille histoire.  

19) ‘‘Liliom’’ (La leggenda di Liliom) de Fritz Lang (1934, 120 min) avec Charles Boyer, Madeleine Ozeray et Robert Arnoux :
Ce film est une adaptation poétique de l'œuvre de l'écrivain hongrois Ferenc Molnar. Il suit l'histoire de Liliom, un jeune
séducteur peu recommandable. Artaud y incarne l'ange gardien de Liliom, apparaissant comme un rémouleur à la voix
caverneuse et aux yeux cernés de noir, inquiétant et prophétique.

20) ‘‘Zouave Chabichou’’ de Henry Wulschleger, d’après l’opérette de Sidonie Panache, 1934. Dans ce film tourné dans le
désert algérien, Artaud incarne le personnage d'Abd El-Kader, connu pour être un adepte du soufisme et un franc-maçon.
Dans son rôle, il arbore une barbe, caractéristique de son personnage qui est un berbère des Hautes Plateaux. 

21) ‘‘Lucrèce Borgia’’, d’Abel Gance, 1935. Dans ce film, Artaud livre une interprétation fascinante du personnage de
Girolamo Savonarola qui finit tragiquement brûlé sur un bûcher.

22) ‘‘Koenigmark’’, de Maurice Tourneur, 1935. Dans ce film Artaud joue le rôle du bibliothécaire Cyrus Beck.  

Contrairement à ce qui a été écrit Artaud n’a jamais joué joué Marat dans L’enfant-Roi (1923)..    



Dans l’étreinte cryptique des îles d’Aran, la quête
métamorphique d’Antonin Artaud se meut avec
l’énigme dans une danse poétique, où l’odyssée
de l’âme s’entrelace avec le flux perpétuel de
l’existence. Ici, les secrets profonds murmurés par
le cosmos résonnent, et l’essence insaisissable du
Théâtre de la Cruauté trouve son empreinte
obsédante dans les ombres.

Le trailer du film :    

https://www.youtube.com/watch?v=DwsJyJ2ut5Q

Pour plus d'informations, veuillez contacter : info@galanopoulos.net



E r i c  V a n e l  
e t  l e  r e g a r d  f i g é  d ' A n t o n i n  A r t a u d

Les sculptures figuratives d’Éric Vanel explorent la frontière entre
réel et imaginaire, à travers le bronze et la résine. Ancien
ingénieur, i l  maîtrise rapidement les contraintes techniques de ces
matériaux. Formé auprès de sculpteurs internationaux du
renouveau figuratif — Grzegorz Gwiazda, Robert Bodem, Brian
Booth Craig, Eudald de Juana et Philippe Seené — son travail est
distingué en France (Salon des Artistes Français, Grand Prix de
Barbizon, médaille d’or à Vittel) et à l ’étranger (FACE, Art Renewal
Center). Membre de la Fondation Taylor, i l  expose dans galeries et
grands salons français, et ses œuvres figurent dans des collections
privées en France et en Allemagne.

Antonin Artaud résine composite patine rouille, 28cm

Eric Vanel cherche à toucher l ’âme. Ses sculptures
figuratives vivantes, aux attitudes puissantes et
expressives, racontent des histoires qui provoquent
l ’émotion, en suscitant l ’ interrogation, et nous emportent
dans un voyage entre des mondes réels et fantastiques.  Les
thèmes de prédilection de l ’artiste sont la force et
l ’ intensité du féminin, et la personnif ication du monde
sauvage. Nourri  par les mythes antiques et les mondes
imaginaires de la l ittérature moderne, le travail  de sculpture
d’Eric Vanel prend son inspiration à la fois dans la
Renaissance ital ienne (Bernini) ,  le néo-baroque de
Carpeaux, ou le travail  contemporain de Grzegorz Gwiazda.
Chaque sculpture est d’abord modelée en terre, sur une
armature semi-flexible qui laisse ouverte la recherche
formelle.  Par le choix de la pose, du regard, du parcours de
la lumière, chaque personnage est imprégné d’un vécu, d’un
supplément d’âme qui lui  donne la vie.  Le moulage est fait
sur la terre crue, pour garantir une parfaite transcription en
bronze. Les couleurs de la patine, la touche finale de
l ’œuvre, participent pleinement à son message. Devant la
sculpture, le spectateur est le témoin d’une présence, d’un
fragment de vie empreint de mystère, qui entrent en
résonance avec son propre parcours :  la rencontre entre
détermination, sensibi l ité et audace. 

Eric Vanel 147 rue de Mortefontaine 60 730
Novil lers

 06 07 80 30 55 
www.ericvanel.com 

@eric.vanel .sculptures



 
 

Artaud en Pages :  Découvertes Bimensuelles

“‘Artaud en Pages’,  notre rubrique bimensuelle, vous convie à explorer une sélection d’essais
tirés de ma propre collection, qui compte près de 150 ouvrages consacrés à l’étude d’ Artaud

Dans le magazine littéraire d’avril 1984 intitulé Antonin Artaud, on
trouve une chronologie et un entretien par Paul Thévenin, une
présentation par Henri Thomas, une révélation par Philippe Sollers et
des textes de Bernard Delvaille, Jean-Paul Morel, Pierre Brasseur, Jean-
Michel Rey, Arthur Adamov, Maurice Saillet, Jacques Prevel, Georges
Patrix.

Dans le magazine littéraire n°434 de septembre 2004 intitulé Artaud
l’insurgé, on trouve une chronologie de Evelyne Grossman ainsi que
son texte "Lire, délier, délirer Artaud" (si "délirer" est correct). Un
entretien avec Élisabeth Roudinesco, un entretien par Jacques Derrida,
des textes de Gérard de Cortanze, Jean Michel Rey, Georges Banu,
Arnaud Rykner, ainsi que des témoignages de Gérard Mordillat, Ernst
Pignon Ernst, André Labarthe.   

Dans le numéro 2 de la revue 84, daté de 1947, est un numéro phare consacré
à Antonin Artaud. Dirigée par Marcel Bisiaux, cette édition fait partie d'une
série qui inclut également les numéros 5-6 de 1948, dédiés au même auteur.
La table des matières révèle la richesse de ce numéro, offrant des
contributions d'éminents auteurs comme Arthur Adamov, Marthe Robert,
Armen Lubin, André Dhôtel, Henri Thomas.

L'Alchimie et la médecine, études sur les théories hermétiques dans l'histoire
de la médecine, est la thèse de doctorat du Dr René Allendy soutenue en
1912. Ce livre est extrêmement important pour comprendre les prémisses de
la pensée du docteur Allendy, ainsi que pour saisir l'essence de certaines
préoccupations philosophiques d'Antonin Artaud.

Le livre de Frederic Neyrat, Instructions pour une prise d'âmes : Artaud et
l'envoûtement occidental, analyse l'affirmation d'Antonin Artaud selon laquelle le
monde moderne est dominé par des "envoûtements" délibérés, symbolisant les
impensés de la société occidentale comme le colonialisme, la techno-science, et le
capitalisme. Il suggère que la folie d'Artaud résonne avec le déni occidental de ces
problématique



CAHIER DE CRÉATION

Dans cette rubrique de notre revue, nous
vous invitons à partager vos textes, votre
actualité (spectacles, livres) et vos
créations artistiques (poèmes, dessins)  
en rapport avec Artaud. C'est l'occasion
idéale de donner vie à vos aspirations et
de faire connaître vos projets. 

La mort dans l'œil: critique du cinéma comme vision,
domination, falsification, éradication, fascination,
manipulation, dévastation, usurpation de Stéphane
Zagdanski est un livre très pertinent qui explore, entre
autres sujets, la relation entre Artaud et le cinéma. Il serait
difficile de résumer en quelques mots la profondeur de ce
livre, mais voici quelques lignes qui en capturent bien
l'essence. « Ce qui attire malgré tout Artaud dans le cinéma,
c’est son indéniable magnétisme hypnotique qui cloue sur
place l’attention du spectateur. Cela l’intrigue, comme cela
passionne Epstein et Faure qui rêvent despotiquement
d’une réforme politique par l’Image. Artaud, lui, s’il méprise
les ‘‘cochons du public’’, ne désire pas une obéissance
d’automates » 

Le poème du mois 

Le livre du mois  

Soleil enivrant

Or si je suis ou si je ne suis pas,
Si je te suis, je fondrai tes pas.
Dans cette brume où s'éclaircissent nos drames,
Je m'enivrerai de tes pensées de flammes.

Soleil qui va, soleil qui vient, soleil qui tourne et s'envole,
Je saurai te rattraper tant que mon âme reste frivole.
Soleil qui crache, soleil qui crie, soleil qui danse et qui dévore,
Tu t'enflammes dans la joie et tu formes la vie et la mort.
Soleil qui vit, soleil qui jouit, ô soleil enfant de chaque instant,
Ton ivresse m'éblouit et m'anime au plus profond du sang.

Je ne saurais m’offrir ce corps, sans que mon âme s'abandonne
Dans l'écho de tes cris de feu, je me lasse de n'être qu'homme.
Soleil qui sue, soleil qui pue, ta lumière m'enroule dessus.

echoantoninartaud@outlook.fr



Dans Neuf rencontres et un amour, un nouveau roman de Jérôme Attal publié par Fayard, Antonin et Anaïs vivent un
coup de foudre. Antonin pense qu'il faut neuf rencontres pour déterminer si une histoire d'amour est possible. Malgré
les défis, notamment le fait qu'Anaïs soit mariée et plus indépendante, ils commencent à se revoir régulièrement à
Paris. Leur relation se développe à travers des rencontres à la fois fortuites et planifiées.  Dans le film dramatique
américain “Henry & June”, réalisé par Philip Kaufman et sorti en 1990, il y a une scène où Henry Miller regarde Artaud
à l’écran et pense à Anaïs : « Je me suis vu à la place d’Artaud. Un moine affamé d’amour pour toi. Amoureux de ma
folie et de la tienne. Et les diamants dans les yeux d’Artaud étaient comme des diamants dans tes yeux. »

Dans l'essai De la profondeur d'Alain Marc, paru en 2022 aux éditions Duros, est publié l'article du même auteur
intitulé Les Cahiers d'Antonin Artaud : de Paule Thévenin à Évelyne Grossman, ou d'une impossible retranscription et
édition. Ce même article a également été publié en ligne dans le dossier Antonin Artaud de La Revue des Ressources.

Le 17 janvier 2024, Jean-Yves Samacher a donné une conférence intitulée 'Esthétique et poétique du cri chez Antonin
Artaud' à l’amphithéâtre de l’université de Caen.

Le 27 janvier 2024, le spectacle Artaud-conférence, le Théâtre et la Cruauté, présenté et interprété par Mon Costa
Justes, s'est tenu au théâtre de L'Alcavot à Barcelone, en Espagne.

Le 15 et 16 février 2024, la Cave Poésie de Toulouse a accueilli Le Débat du Cœur, dirigé et interprété par Virginie Di
Ricci avec la mise en scène de Jean-Marc Musial. Cette performance, inspirée par "Le Testament de la fille morte" de
Colette Thomas et "Suppôts et Suppliciations" d'Antonin Artaud, s'est tenue à 21h00. 

Découvrez "Écho Antonin Artaud" sur Facebook ! Notre nouvelle page vise à dévoiler les trésors cachés sur Artaud,
disséminés à travers les réseaux sociaux. Plus qu'une source d'informations, c'est une vitrine pour les passionnés
méconnus et leurs perspectives uniques. En nous rejoignant, vous contribuez à mettre en lumière ces voix inédites et
à enrichir notre communauté d'admirateurs d'Artaud. Ensemble, explorons les recoins les plus insolites de son
univers.

Le 29 février 2024, le diptyque d'Antonin Artaud avec Gérasimos Génatas dans Bones et Gene Gillette dans
Artaud/Van Gogh a été joué au festival international de   Sofia.

Nous avons le plaisir de vous présenter le nouveau logo de la revue “Écho Antonin Artaud”, mettant en vedette un
portrait original de Katonas Asimis

ACTUALITÉ ARTAUDIENNE



Dans le  n°7 de notre revue Écho Artaud, à

paraître en MAI nous vous proposons :

Les Soleils Indomptés de Van Gogh : Un Éclat Obscur

Van Gogh et Les Portraits d'une Société Suicidaire

Folie Pigmentée: Toiles de Christos Antonopoulos

Et bien d'autres surprises....

.


