


Pour ce 9 @me numéro de la revue Echo
Antonin Artaud, nous vous proposons
une plongée dans l'univers d'Antonin
Artaud a travers plusieurs prismes
littéraires et historiques. Le théme
central de ce numéro est Héliogabale,
figure controversée, a laquelle Artaud a
consacré une de ses oeuvres les plus
emblématiques. Nous vous offrons en
avant-premiére quelques extraits de
notre ouvrage Héliogabale ou
I'alchimiste couronné, a paraitre en 2025
aux éditions Philoméne Alchimie.

Nous nous intéresserons également a la
derniére piéce de Jean Genet,
Héliogabale, récemment publiée aux
éditions Gallimard, en explorant les liens
complexes et fertiles entre Artaud,
Genet et Arthur Rimbaud. Pour
approfondir cette analyse, I'essayiste
Patrick Schindler nous livre un article
captivant.

Ce numéro s’enrichit également
d'extraits du dernier livre de Patrick
Pognant, Antonin Artaud, la mise en
échec de la médecine, qui prépare la
publication prochaine d'un texte inédit
du docteur Latrémoliére sur Artaud.

Enfin, nous sommes ravis de vous
présenter un compte rendu détaillé de
Frangois Audouy, qui a assisté au
colloque Antonin Artaud tenu a
I'Université de Kingston, a Londres, fin
juillet 2024, apportant une réflexion sur
les derniéres recherches et discussions
autour de I'ceuvre d'Artaud.

Couverture : Katonas Asimi

www.k-asimis.com
www.ak-galleries.com/katonas-asimi
www.ak-galleries.com
reallygreatsite.com

123-456-7890




A paraitre en 2025 aux
‘ Editions Philoméne Alchimie |




Héliogabale : Le Souverain Qui Défia les Normes Romaines

Héliogabale, également connu sous le nom d'Elagabalus, est un empereur romain qui a régné de 218 a
222 apres J.-C. Il est né sous le nom de Varius Avitus Bassianus en 203 a Emése, en Syrie. 11 est devenu
empereur a l'age de 14 ans, principalement grace a I'influence de sa grand-mere, et de sa mere. Le
regne d'Héliogabale est souvent considéré comme l'un des plus scandaleux et controversés de
I'histoire de I'Empire romain. Il était prétre du dieu solaire Elagabal, et lorsqu'il est devenu empereur,
il a tenté d'imposer le culte de cette divinité orientale a Rome, ce qui a provoqué un grand
mécontentement parmi les élites romaines. 11 a notamment installé une grande pierre noire sacrée,
représentant le dieu Elagabal, dans un temple dédié A cette divinité sur le Palatin. Héliogabale est
aussi célebre pour ses excentricités, ses comportements percus comme décadents, et sa transgression
des normes sociales et religieuses romaines. Il aurait eu des relations homosexuelles et transgenres,
aurait épousé un homme, et se serait déguisé en femme a plusieurs reprises. Ces comportements ont
choqueé I'élite romaine, qui voyait en lui un empereur déviant et corrompu.




A larecherche du sens perdu : Une décennie a déchiffrer Héliogabale

La prise de conscience de ma difficulté a comprendre I'ouvrage d'Antonin Artaud, Héliogabale ou
I'Anarchiste couronné, publié en 1934 chez Denoél, s'est manifestée de maniere particulierement
frappante le 12 décembre 2011. Ce jour-la, lors de la soutenance de ma these, Mme Banu Borie,
membre du jury, m'a justement reproché d'avoir négligé deux textes essentiels d'Artaud : Le Théatre
et son double et Héliogabale. Profondément touché par cette critique, j'ai décidé de les relire des le
soir méme et j'ai réalisé que mon désintérét apparent pour ces ceuvres était en réalité lié a mon
incapacité a en saisir pleinement le sens. Malgré de nombreuses lectures attentives, je n'avais pas
trouvé de réponses satisfaisantes aux questions fondamentales soulevées par ces textes : Qu'est-ce
que le Double, réellement ? Que signifient les « dieux principes » ? Pourquoi la peste ? Quels liens
peuvent exister entre cruauté et alchimie ? Qu'est-ce que le Schisme d'Irshou ?

Apres avoir longuement cherché a éclaircir ces nombreuses interrogations sur l'univers artaudien,
une idée lumineuse m'est venue : puisque je ne trouve pas de réponses satisfaisantes dans les livres
écrits sur Artaud, pourquoi ne pas m'intéresser aux auteurs qui I'ont influencé en lisant les textes
qu'il avait lui-méme étudiés ? Cependant, cette démarche s'est révélée plus complexe que je ne I'avais
imaginé. Si la lecture des ceuvres de René Guénon, René Allendy, Platon, Jamblique, Fabre d'Olivet,
Saint-Yves d'Alveydre, ou encore Marcel Granet constitue déja un défi en soi, en saisir toute la
profondeur est une tout autre affaire. Cette révélation a marqué le début d'une décennie de
recherches intensives, de 2011 a 2021, période durant laquelle j'ai consacré tout mon temps a
répondre aux questions soulevées par cette confrontation intellectuelle. C'est de cette intense période
de recherches, qu'est né mon ouvrage Héliogabale ou I'alchimiste couronné.



Travaux autour de I'Héliogabale d’Artaud

En 1980, au sein du Département de Philosophie de I'Université Paris
VIII, le philosophe Kuniichi Uno a soutenu une these sous la direction
de Gilles Deleuze, intitulée Artaud et I'espace des forces. La troisieme
partie de cette these, intitulée Heliogabale, Uhistoire des forces, est
dédiée a I'étude de I'empereur romain d'origine syrienne.

La spécialiste d'Antonin Artaud, Florence de Meredieu, consacre
également un article au personnage d'Héliogabale, intitulé Corps
solaire/Pierre de lune, dans son ouvrage Antonin Artaud, les couilles de
l'Ange. Des extraits de cet article ont été publiés dans le numéro spécial
de la revue Obliques datant de 1986.

Parmi les ouvrages consacrés a I'exploration de la figure d'Héliogabale
dans l'ccuvre d'Antonin Artaud, on peut citer : Anfonin Artaud, le
thédtre et le retour aux sources de Monique Borie (Gallimard), Le nom
d'Héliogabale dans le texte d'Artaud de Dadou Roger, Nietssche et
Artaud : pour une éthique de la cruauté de Camille Dumoulié,
Heliogabale, Travestissement de Xaviere Gauthier (Artaud, collection
10/18), Moi, Antonin Artaud, homme de la terre d’Olivier Penot-
Lacassagne, ainsi que Sol Elagabalus de Francois Lenormant, publié
dans la Revue de I'histoire des religions.







Héliogabale, un dieu qui voulait devenir empereur

« Dailleurs, du point de vue historique, toute la vie d'Héliogabale est la démonstration de cette théorie
qui veut que [Histoire ne se fasse pas toute seule et que d'industrieuses intelligences soient la pour
préméditer longtemps a l'avance et avec un sens affolant des démarches les plus subtiles de l'esprit, plongé
dans la vie, la marche des événements. » (Oeuvres Complétes Antonin Artaud, VI, 234)

Nous sommes en 179 apr. J.-C. Toute la Syrie est occupée par les Romains... Toute ? Non ! Une ville,

plutot un temple maintient encore ses rois- pretres locaux. Est-ce parce que la prownce
dEmese est peuplée d'irréductibles Syriens qui résistent encore et toujours a l'envahisseur ?
Absolument pas. Si ces pretres rois sont tou;ours 3, c'est unlquement parce qu 'ils n'ont ;amals
résisté a qui que ce soit. Leur présence a toujours arrangé les conquérants[i].

Le prétre-roi d’Emeése, Julius Bassanius, a deux filles. Julia Domna, I'ainée qui vient d'avoir dix-huit
ans, et Julia Moesa, qui féte ses treize années. Un beau matin, elles arpentent les rives du fleuve
Oronte pour consulter l'oracle hydromantique du temple d’Apamée[2], réputé pour ne jamais se
tromper. Une fois au temple, les jeunes filles, suivies de leur peére, s'approchent du vivier sacré. A
midi, l'oracle se prononce ! On consulte I'horoscope de Julia Domna et on lui prédit qu'elle
deviendra femme d’'empereur. Informé de cette prophétie, Septime Sévere, commandant de la ge
légion scythienne en Syrie, demande la main de Julia Domna. S'il I'épouse, ce n'est pas que pour
ses beaux yeux, mais pour son horoscope. Prédiction qui d'ailleurs se réalisera, puisqu’en 193 apr.
).-C, Septime Séveére fut couronné empereur de Rome. Julia et 'empereur ont deux fils, Caracalla et
Geta. En 211, lorsque Septime Sévére meurt, le brutal Caracalla, pour ne pas partager I'empire,
égorge son frere et si 'on croit la version de I'historien Dion Cassius (155-235), non seulement Julia
Domna aurait été témoin du fratricide, mais elle aurait couché avec Caracalla (son fils) dans le
sang de Geta, son autre fils.

Caracalla n'a que deux amours : ses soldats et la guerre. Son régne ne durera que six ans. Un soir,
au cours d'un voyage en Mésopotamie, il s'arréte (a quelques pas du temple de Lunus) pour pisser.
Son ancien chef de la garde prétorienne, Macrin, le poignarde lichement par-derriere et
s'autoproclame empereur. Macrin envoie les cendres de Caracalla a lI'impératrice Julia. Julia Domna
pour qui une existence sans couronne n'est pas acceptable, se laisse mourir de faim (Voir
Hérodien, Histoire des empereurs romains).

[1] La force de ce royaume réside dans son caractére mesquin, son absence d'unité nationale et sa disposition a se

vendre au premier venu. Mais si ce royaume et ses principes ont subsisté dans le temps, c'est justement parce que ces

rois-prétres se sont toujours soumis. Pourquoi se battre quand les autres le font mieux ? L'honneur, pour quoi faire ?

Pour ces prétres, une seule chose compte : la conservation des grands principes de leur tradition. la tradition
rimordiale. .

[2] Ville située au nord d'Emése et célébre pour son temple du soleil-lune.



Préparation du complot

Pour Julia Moesa (sa sceur), il est hors de question de céder le trone a un étranger. Le royaugnbu-.
doit rester aux mains de la famille. Rusée comme une renarde, elle prepare avec l'aide de ses deux ;
filles[1], un complot contre Macrin, qui ouvrira a Héliogabale “le chemin vers la royaute”.
L'honneur de l'ancienne lignée des prétres-rois d’ Emese sera lavé dans le sang des traitres. Blenté
les Bassianides deviendront empereurs de Rome et du monde. 1

La clairvoyance de Julia Domna|2] a toujours ceuvré dans I'abstrait, celle de sa sceur Julia Moesa
en revanche, se rattache toujours au concret. Prévoyante, la grand-meére d'Héliogabale n'a pas
attendu la disparition de Caracalla pour échafauder son plan. Cela fait bien longtemps qu'elle y
travaille en cachette. Les énormes quantités d'or que Sévere et Caracalla avaient rapportées de
leurs conquétes étaient déja cachées, a l'insu de tout le monde, dans les sous-sols du temple. «
/u[ia Moesa a cette supériorité sur Domna, sa sceur, qu'elle n'a jamais rien cherché pour elle-méme, qu'elle
na /amals confondu ni la royaute romaine, nt la royaute solaire des Bassiens avec sa pettte personne, et
qu'elle a su se dépersonnaliser. Renvoyée a Fmese par Macrin, elle y transporte et le trésor de l'empire
ramassé par Julia Domna, et le trésor du sacerdoce syriaque qui moisissait quelque part a Antioche ; et elle
enferme tout cela a lintérieur de l'enceinte du temple, considéré par tous comme inviolable et comme
sacré. Souris, elle fait son travail de souris qui tourne sans arrét autour des choses. » (VII, 41)

Apres la mort de Caracalla, toutes les traditions d’Emeése sont chamboulées. Les parades annuelles
du prétre Héliogabale deviennent journalieres. « Tous les jours, Elagabalus monte au temple. Il revét la
tiare solaire qui porte une corne de bélier. » (VII, 68). Julia Moesa, sur les escaliers du temple I'expose
comme une merveille de la nature. Elle amplifie sa gloire en vantant sa beauté et la précocité de
son intelligence. Et c'est vrai.. Héliogabale est a cette époque rayonnant, sublime, étonnant ! Ce
sale gosse attire tous les regards. « FElle (Julia Moesa) dope, elle nourrit par-dessous la gloire
d'Héliogabale, elle la nourrit de toutes parts et par tous les moyens possibles. Et elle n'y regarde pas a la
qualité de ces moyens. » (VII, 41)

Généreuse, la vieille Julia distribue I'or du temple au peuple. Sans compter ? En apparence du
moins, car elle est trés consciente de ce qu'elle fait. Chaque nuit, elle calcule minutieusement ce
qu'il est possible de donner et ce qu'il faut garder. Rien n'est laissé au hasard. « Moesa, qui connait
la facon de réchauffer les enthousiasmes, fait distribuer l'or solaire a foison et sans compter, mais la nuit
venue, elle descend dans les caves étagées du temple surveiller le classement des lingots : elle les étiquette
et les ramasse comme un manutentionnaire ou un douanier. Toute sa vie, Julia Moesa a donné des preuves

de cette prévoyance méticuleuse, d'une intelligence qui voit loin, et sait préparer les choses de loin. » (VII,
68)

[1] La mére d’'Héliogabale, Julia Soemia, et sa tante, Julia Mamoea.

[2] Si Julia Soemia choisit comme amants Gannys le Subtil et Eytichien le Grotesque, ce n'est pas du tout par hasard.
Gannys est un excellent orateur. Il est charismatique, concret et convaincant. Son intelligence pratique se révele tres
utile. Mais pourquoi Eytichien, un clown grotesque ? Parce qu'elle a percu « la versatilité profonde, la nature
spasmodique et glissante de I'esprit d'Héliogabale, qui a besoin auprés de lui, pour faire contrepoids au sérieux de
Gannys, d'une sorte de farceur attitré. » (VII, 67)




La fin justifie les moyens. Méme si cela nuit a la notoriété de sa fille, elle laisse entendre que son
petit-fils a été congu par le grand Caracalla. Julia Soemia est-elle vexée ? Non seulement elle ne
I'est pas, mais en tant que complice de sa mere, elle joue le jeu. Sur les marches du temple,
montrant son fils, elle clame d'un air théatral : « Oui, je I'ai aimé ; oui, je suis 'amante de Caracalla.
» Cest trop, c'est exagéré, c'est du trés mauvais théatre... mais ca marche ! Ce sont ces mensonges
qui feront de son fils un empereur. Veuve depuis peu, Julia Soemia s'en fiche de ce que disent les
autres. « Elle s’honore de ce qui, pour toute autre femme, serait la preuve de son infamie. » (VII,

65)

Tous (et tout) travaillent au profit d'Héliogabale.. Méme ce con de Macrin ! Au lieu de s'imposer
en tant qu'empereur a Rome, il préfére mener la belle vie et faire le pitre a Antioche. Macrin est
un empereur de trés basse classe, avec trés peu d'ambition personnelle. S'il s'est emparé du
pouvoir, c'est uniquement par caprice et par sentiment d'infériorité. Artaud pense que si Macrin a
tué Caracalla, c'est parce qu'il le craignait. Par licheté ! Macrin est si peu adapté a sa fonction
d’empereur qu'il en devient la risée de sa cour. Frivole, il passe ses journées devant son miroir a
soigner sa barbichette et a imiter les manieres et la voix de Marc-Aurele. Il est pathétique... Ses
propres soldats le méprisent et le prennent pour un idiot. « Les soldats qui I'entourent a Antioche
ont appris a le mépriser. Il a beau singer la dignité aristocratique en marchant avec lenteur et en
parlant d'une voix éteinte, ses maniéres n'en imposent a personne, non plus que ses agrafes d'or
et les pierreries de sa ceinture. Les musiciens et les baladins lui font oublier les mauvais bruits qui
courent sur son compte. »

(Robert Turcan, Héliogabale et le sacre du soleil, 71-72)

Une fois le terrain préparé, les consciences travaillées... il faut passer a I'acte.



Convaincre les soldats et prendre le pouvoir

Le 16 mai 217, dans les environs d’Emese, les trois Julia, avec Gannys et Eutychien (leurs amants)
s'introduisent dans le camp de la 3e légion. Ce campement n'a pas été choisi par hasard. Cest ici
que sont cantonnés les soldats les plus fideéles et les plus fanatiques de Caracalla. Pour ces brutes,
Caracalla est I'équivalent d'un dieu.. Gannys, juché sur un rocher, s'adresse aux soldats. Il est un
excellent orateur et sait attirer leur attention en employant des mots justes et précis. Eytichien,
de son coté, les divertit, les occupe et les flatte. Grace a Eutichien[1], les soldats se détendent et
percoivent les paroles de Gannys avec beaucoup plus d'attention. Pendant le discours de Gannys,
Julia Moesa se faufile dans la foule et distribue des pieces d'or. Julia Soémia, elle, les charme et les
excite avec ses formes voluptueuses. Ses magnifiques gros seins. Il faut juste un peu de
propagande et de paillettes. La crédulité des soldats fera le reste. Qu'en est-il de Varius Avitus
Bassanius, pour l'instant, il est mis a I'écart !

Une magnifique nuit de juin 217, on introduit le jeune Héliogabale dans le campement. Rebaptisé
a l'occasion Marcus Aurelius Antoninus aprés trois mois d'attente, il est enfin présenté aux
soldats. Julia Moesa n'a rien laissé au hasard. Metteuse en scéne de talent, elle engage les
meilleurs musiciens et les meilleurs décorateurs de la province. Constamment cachée derriere son
petit-fils (le protagoniste), elle lui dicte dans les moindres détails ce qu'il doit faire et surtout ce
qu'il doit dire. Le jeune adolescent se laisse manipuler et joue son réle a la perfection.. Pour
I'instant tout ce qu’on lui demande c'est juste d'user de son charme et de sa beauté d'éphebe. La
nuit tombée, les musiciens interpréetent une mystérieuse mélodie militaire romaine ponctuée de
sonorités mystiques assyriennes. Le décor est somptueux. « Dix mille torches flambent dans le
camp, réfléchies par de hauts miroirs amenés a la faveur de la nuit. » (VII, 89)

Apparait Héliogabale ! Il est fascinant, serein et calme. Bien que l'imposant manteau rouge de
Caracalla, dont on l'a vétu, soit bien trop grand et lourd pour son corps fréle, il le porte
merveilleusement bien. Les tambours ponctuent sa lente et majestueuse démarche. Héliogabale
fait face a la foule, et le miracle a lieu. Est-ce un jeu de lumiére ? Une hallucination collective ?
Tous voient sur la scéne Caracalla ! Les soldats restent sans voix. Pour un court instant, ils le
croient réincarné. La musique “dantesque” s'accélére. Héliogabale leve les bras. Brusque silence !
Le camp en transe applaudit frénétiquement. Du grand théitre | Gannys profite de ce moment
d'émerveillement collectif et monte sur I'estrade. S'adressant aux soldats il crie avec passion :
VOICI LE FILS DE CARACALLA Il Julia Soemia se mélant a la foule hurle : OUI, VOICI LE FILS DE
CARACALLA, Le Dieu que jai concu dans ses bras | Gannys en rajoute une couche : Vous voulez
qui ? Le vrai fils de Caracalla ou ce Macrin fils de Personne ? L'assassin de Caracalla. Celui qui s'est
élevé sur le trone de Rome en le tuant ? C'est trop, mais ca fonctionne. Le public est conquis. Les
soldats tombent dans le panneau. Fascinés, surexcités, ils explosent de joie : Vive Caracalla Il
Vive le fruit de ses entrailles !l La partie est gagnée. Julia Moesa en cachette se frotte les mains.



Grace a cette représentation, Héliogabale se constitue une petite armée, et c'est avec cette petite
poignée d'intrépides soldats qu'il va conquérir Rome. Certains diront que cela est impossible.
Pour Hellogabale rien n'est impossible ! Quelques jours plus tard, les hommes d’'Héliogabale sont
aux portes d'Emeése ! La lune (Julia Domna) est si scintillante ce soir-la qu'elle leur insuffle des
forces supplémentaires. Déterminés, les spadassins d’Héliogabale se battent comme des chiens
enragés et remportent cette premiére bataille. Ulpius Julianus, chef de la légion adverse, s'enfuit
lachement avant d'étre rattrapé par des émissaires, qui n’hésiteront pas a lui trancher la téte et a
I'envoyer 2 Macrin.

Surpris, Macrin a beaucoup de mal a comprendre comment une armée commandée par trois
femmes, deux castrés et un adolescent a pu foutre tant de bazar dans sa région. Fini la rigolade.
Les choses sont allées un peu trop loin ! C'est justement le moment de reprendre le contréle de la
situation ! Cette fois, les émeutiers auront affaire a 'armée romaine. Une imposante armée de 500
fideles pretorlens se dirige vers Emese. Tout semble perdu... Et tout aurait été perdu si Gannys
n'avait pas préparé un plan. Gannys est un fin stratége et connait la région comme sa poche. Clest
lui qui décide de I'emplacement et de I'heure de la bataille. Il s'approche des soldats et leur dit :
lls sont 500 et nous ne sommes qu'une cinquantaine. Mais nous cinquante, nous valons pour
mille ! Nous attendrons dans ce vallon ici-bas ; a midi tapante, nous attaquerons de trois cotés.
Surgit I'impressionnante armée de Macrin ! Dos au soleil, la troupe de Gannys engage le combat.
Pris de surprise, peu habitués a tant de forte chaleur et aveuglée par le soleil, la « forteresse des
prétoriens semble trembler sur ses bases, frémir, tourner sur elle-méme comme la téte d'un cheval
qui s'ébroue. » (VII, go)

Le surnombre semble donner l'avantage aux soldats de Macrin.. Coup de théatre ! Héliogabale
apparait | Chevauchant un magnifique cheval blanc et vétu de I'épique armure de Caracalla, il est
éblouissant. Peu importe s'il ne sait pas se battre ou s'il tient mal l'imposante épée de son oncle.
Il est beau, rayonnant et terriblement déterminé. Sa mere, sa grand-meére et sa tante se battent
comme des lionnes. L'image d'un adolescent et de trois femmes ne craignant rien marque les
esprits. Les soldats prennent courage. Méme si 'armée adverse est trés supérieure en nombre,
Macrin n'est pas de ces natures qui résistent a la pression. Paniqué, il s'affole et jette sa couronne
aux pieds du premier officier venu. Sans chef et désorientés, les hommes de Macrin renoncent
peu a peu au combat. Héliogabale vient de gagner la bataille et sera le prochain empereur de
Rome ! Macrin (la caricature), Julia Moesa (le cerveau qui concoit), Julia Soemia (I'enveloppement
voluptueux) Gannys (le prévoyant, le sage, I'exécutant audacieux), Euthichien (I'amuseur public)
chaque protagonlste du drame a parfaltement joué son role. Ce plan, congu et voulu par les cieux,
s'exécute a la perfection. Bientét, a travers Varius Avitus Bassanius, le dieu-principe Elagabal sera
maitre du monde.

[1] U'heureux. Celui qui ameéne le bonheur.



Un empereur de Rome d’origine bédouine

Héliogabale prépare son entrée dans Rome a l'égal d'un vrai roi solaire. Son couronnement
débute a Antioche en 217 et s'achéve 4 Rome au printemps 218. Mais, comme on n'a pas tous les
jours 16 ans, il fait escale a Nicomédie[1]. Cest la qu'il organise des foires mémorables, lors
desquelles il “keif _a,S" se travestir en femme. « Il se plaisait en outre a faire représenter la fable de
Pdris ; lui-méme y jouait le réle de Venus, et laissant tout a coup tomber ses vétements a ses pieds,
entiérement nu, une main sur le sein, l'autre sur les parties genitales, il s'agenouillait et, élevant la partie
posterieure, il la présentait aux compagnons de sa débauche. » (VI1,92) Les soldats commencent a se
poser des questions. Il s'attendait a un Caracalla, et a la place on leur a servi une Marilyn Monroe
ou plutét Marilyn Manson (The pale Emperor). Remplacer Macrin était-ce finalement une bonne
idée ?

Mars 218. Le jour vient de se lever. Héliogabale entre enfin dans Rome ! Une entrée triomphale.
Son immense char, trainé par 300 taureaux, est suivi par des dizaines de danseurs en transe, des
musiciens et autres artistes de fétes foraines. Ce cirque est baigné d'odeurs envoitantes, orné de
costumes aux couleurs vives, orchestré d'insolites musiques accompagnées de cris d'orgies, de cris
d'animaux, d'oiseaux, et de hurlements de hyénes. La frénésie et le paroxysme dans toute sa
splendeur. 'ambiance est similaire a celle du Carnaval de Rio. Mais ici, c'est un carnaval paien ! Et
Héliogabale ? Héliogabale, maquillé de kéhl (J=S), danse seul en état de transe sur son immense
char. Face a son énorme bétyle-bite-menbhir noir, il balance son sexe peint en or dans tous les
sens. Brillant et majestueux, il est revétu de soie. Son manteau est surchargé de pierres précieuses.
Ses cuisses sont poudrées de safran et sur son pubis scintille un piercing en forme d'araignée. Au
sommet de son crine est posée la légendaire tiare solaire de Ram. Le char d'Héliogabale avance a
reculons. Les Romains, surpris, se demandent pourquoi ? Héliogabale sait ! C'est pour ne pas
quitter des yeux son Dieu Elagabal, le Soleil.

Une fois entré dans la cité, Héliogabale descend gracieusement de son char pour découvrir son
tout nouveau palais. Les trois Julia investissent la demeure impériale et imposent leurs coutumes
berberes. Les serviteurs sont paumés. On apporte a Héliogabale ses nouveaux vétements
d'empereur. Il les jette aux orties. Ce genre de toge romaine sans fantaisie I'horrifie. Héliogabale
préfere endosser la pourpre phénicienne et se couvrir de perles précieuses. Ce qu'en pensent les
Romains ? Il s'en badigeonne les testicules avec le pinceau de l'indifférence !

[1] Antonin Artaud compare Nicomédie a Deauville. Moi, je la compare a Ibiza. Une cité dégénérée
et incontrélable ou l'argent de Rome coule a flots. Les soirées d'Héliogabale a Nicomédie sont
excessivement plus bling-bling que celle du Fouquet's du 6 mai 2007.



On le conduit au Sénat. Les cérémonies de passation de pouvoir 'emmerdent. Durant cette
premiére assemblée, les sénateurs I'abordent. Héliogabale leur demande s'ils ont pratiqué la
sodomie, le vampirisme ou encore la fornication avec les bétes. Les vieux croltons se regardent,
étonnés. Héliogabale est décu. Au balai, ces petits législateurs a trois sous, ces vieux gagas
moralistes sans fantaisie. Déchainé, il pique une crise de nerfs et les chasse tous. Il les remplace
par des femmes. Car pour Héliogabale « c'est a la femme, la premiere née, la premlere venue dans
I'ordre cosmique a qui il revient de faire des lois. » (VII, 109) Féministe ? Je n'irais pas jusque-la.. A
la Bibliotheque nationale de France est encore aujourd’hui exposée une médaille antique
représentant Héliogabale, vautré sur un char a bras tiré par des femmes nues.

Arrive le moment ou il doit reconstituer son nouveau gouvernement. Héliogabale n'est pas du
genre a se prendre la téte pour de telles fadaises. Il choisit ses ministres en fonction de la grosseur
de leur sexe. Les meilleurs ministeres seront bien entendu attribués aux plus membrés. « On
bénéficie alors de promotions, de nominations, de faveurs specnales en fonction de la grosseur du
sexe. » (RT, 175) A la téte de 'armée romaine, il fait nommer “une folle”. Les soldats, qui sont tous
de gros machos sont déroutés. Le ministre de Iapprowsmnnement sera son coiffeur personnel. A
la téte de sa garde rapprochée, il engage un écuyer de cirque. Des meuliers, des dresseurs, des
clowns, des cuisiniers, des serruriers et des danseurs deviennent ses gouverneurs, ses consuls et
chefs de I'armée. « Il tire du théitre ou de I'amphithéitre des acteurs, des gladiateurs pour leur
conférer des fonctions de confiance et d'importance. Hérodien cite le cas d'un comédien chargé
de controler le Sénat et les chevaliers comme “préfet des moeurs” ». (RT, 173)

Premiers jours de contact avec son peuple : Il apparait au balcon de son palais et commence a
déconner, simulant avec des gestes l'acte de la fornication. Le public reste bouche bée. « Il y a la
plus que de I'enfantillage, certes, mais le désir de manifester son individualité avec violence et
son goit des choses premiéres : la nature telle qu'elle est. » (VII, 9g)

Et voila comment débute le regne d'Héliogabale a Rome.



Ce que fait Héliogabale 2 Rome

Héliogabale-empereur s'est toujours comporté en “voyou et en libertaire irrévérencieux”.
Constamment entouré d'extravagants jeunes gens, il ne pense qu'él s'amuser. Durant la cérémonie
de mariage avec la treés timide et tres timorée Cornelia Paula, ses potes, pour le taquiner lui crient
: Vas-y perce ! Fonce ! Attitude qui choque les dames de la bonne société romaine. Impertinent,
depuis qu'il a accédé au pouvoir, il ne respecte plus rien. Se croyant Dieu, Héliogabale agit comme
un Dieu. A la place du temple de Jupiter, situé en plem centre de la cité, il fait édifier une
reproduction du temple d’Emése. Au balai, les dieux gréco-romains. Un seul Dieu. Un seul culte
son menhir ! Les dieux de I'Olympe deviennent simples ministres de son rocher. Jupiter et
Apollon, ses camériers ; Mars et Mercure, ses officiers de chambre.

Ego'l'ste, Héliogabale I'est. Persuadé qu'il doit rester le seul a copuler, il envisage d'imposer a la
population masculine la castration obligatoire. Du haut des tours du temple, il balance des veaux,
de l'or et des bites. Et pas juste les sexes de ces opposants, mais des gros sacs bien remplis. Les
sous-sols de son palais sont arrosés de sang, de sperme et de hurlements d’hommes martyrisés.
Héliogabale est a la fois généreux et cruel, grand et puéril, sérieux et grotesque, poétique et
dissonant, ordonné et désordonné, fou et lucide. « Un étrange rythme intervient dans la cruauté
d'Héliogabale ; cet initié fait tout avec art et tout en double. Je veux dire tout sur deux plans.
Chacun de ses gestes est a deux tranchants. » (VII, 102)

Durant les courses de chars au Circus Maximus, Héliogabale est toujours accompagné de jeunes
éphebes. Parfois, quand ca le chante, il n’hésite pas a succomber a leurs mignardises devant la
foule ébahie ! Mais c'est la nuit qu'il se liche totalement. Quand la ville s’endort, il s'habille en
femme et se prostitue devant les églises chrétiennes aux passants pour 40 sous. Nymphomane et
bisexuel, les Romains le surnomment le barbare efféminé. Mais Héliogabale s'en branle. De toute
fagon, il méprise ces Romains-la et leurs stupides maeurs.

Sacrilege ! Pour se faire un joyau, il ordonne qu'on lui apporte du temple de Diane a Leocidée,
'omphalos, la pierre sacrée placée a cet endroit par Oreste. Ultime sacrilege ! Il fait arracher du
“saint asile de la vierge”, la gardienne du feu sacré et la viole. Contrairement a Néron, qui avait
commis un acte similaire par passion, Héliogabale la pénétre dans le seul but d'engendrer des
enfants divins. Mais, lorsqu'il prend conscience de sa propre stérilité, il place ses espoirs sur son
bétyle. Toutefois, pour donner naissance a des enfants divins, il doit trouver une génitrice idéale
pour son rocher. « Mais le zéle d’'Héliogabale pour son dieu, son gott des rites et du théatre, ne se
retrouvent jamais mieux que dans le mariage de la Pierre Noire avec une épouse digne de lui.
Cette épouse, il la fait chercher par tout I'empire. » (VII, 102) L'heureuse élue sera une magnifique
pierre africaine dénommée Astroarché (maitresse des astres). Précurseur du “mariage pour tous”, il
organise une magnifique cérémonie. Le soir, dans I'Elagabalium, il pose délicatement les deux
pierres sur un magnifique lit nuptial entierement recouvert de pétales de roses.
Malheureusement Astroarché ne tombe pas enceinte et Héliogabale lui reproche de ne pas avoir
été suffisamment féminine pour plaire a son rocher.



Héliogabale ne se décourage pas. Pour faire des enfants aussi divins que lui, il ne lui reste qu'une
solution : s'auto-procréer ! Précurseur de la chirurgie esthétique, il ordonne a son médecin personnel
de lui greffer un sexe de femme au-dessus de sa queue. L'historien romain Dion Cassius écrit : « Il en
vint a un tel déreglement qu'il pria les médecins de lui faire au moyen d'une incision chirurgicale, un
sexe de femme, en leur promettant de grosses récompenses pour cette opération. »[1]

L'anarchie est en lui ! Elle ravage son organisme et jette son esprit dans une folie précoce. L'orgueil de
son sang solaire 'empéche de tempérer sa mégalomanie. « Je vois une monomanie dangereuse, et
pour les autres et pour celui qui sy livre, dans le fait de changer tous les jours de robe, et de mettre
par-dessus chaque robe une pierre, jamais la méme, qui répond aux signes du ciel. Il y a la beaucoup
plus qu'un goit de luxe dispendieux, une propension au gaspillage inutile - il y a le témoignage d'une
immense, d'une insatiable fievre d'esprit, d'une ame assoiffée d'émotions, de mouvements, de
déplacements, et qui a le goit des métamorphoses. Quel que soit le prix dont il faut les payer, et le
risque encouru de ce fait. » (VII, 106)

Héliogabale n'est pas monothéiste uniquement par la parole, mais aussi dans les actes. Il n'a aucune
difficulté a faire sienne la devise : “ni dieu, ni maitre, moi seul”. Héliogabale ne se soumet a aucune
loi, ni a personne. La loi est sa loi, et sa loi est celle de tous ! Gannys, son beau-pére, essaie de le
raisonner, mais la notion de raison chez Héliogabale n'est pas celle de Gannys. Bien qu'Héliogabale
affectionne son papa chéri, il ne supporte plus ses remarques. Sous I'emprise de la colére, dans une
crise de folie, il le tue.. Bien sdr, quelques minutes plus tard, il regrette cet acte manqué et reste
dévasté. Bien que ce crime gratuit punsse paraitre lncongru en réalité, Héliogabale, animé du principe
de la fécondité sans bornes (Elagabal), n'a fait que suivre ce qui lui avait été dicté ! Si Gannys a sacrifié
son existence au service de ce dieu, avec ces remarques de “bon sens’, il le dessert a présent.
Héliogabale n'a rien fait d'autre que de supprimer un obstacle qui 'empéchait d'exprimer pleinement
sa grande soif de créativité, c'est-a-dire la raison méme de son existence, son archétype.

[1] Propos de Dion Cassius cité par Jean Zonaras historien byzantin du Xlleme siécle. A propos de cette
volonté d'Héliogabale de devenir a la fois homme et femme, la citation du chroniqueur byzantin
Kédrenos est également tres intéressante : « Avitus, comme nous le dit Dion, suppliait son médecin
de faire en sorte qu'il eGt une double nature, moyennant une incision pratiquée par devant. »
Héliogabale ne voulait pas changer de sexe, mais voulait une ouverture au-dessus de son sexe viril.



Héliogabale est un amoureux de I'amour. Méme si ses amours ne durent que quelques instants, il ne
peut vivre sans ! Un jour, il tombe follement amoureux d'un esclave, le brutal Hiérocles[1]. Le palais
résonne constamment de leurs terribles et théatrales engueulades. Hiérocles, d'un naturel jaloux,
frappe Héliogabale, qui adore jouer a la femme dévergondée dans le seul but de le rendre son amant
fou. « Il porte la marque des coups autour des yeux et il en fait étalage. » Si Héliogabale avait vécu
du temps d'Artaud, il aurait chanté 4 Hiérocles, Mon Homme de Mistinguette : « /[ mfout des coups. Il
mprend mes sous, je suis a bout, mais malgré tout que voulez-vous. Je lai tellement dans la peau, qujen
deviens Artaud, dés qu'il sapproche c'est fini, je suis a lui. Quand ses yeux sur moi se posent, ca me rend toute
chose... »

Il 'aime tellement cet Hiérocles qu'il le désisne comme son successeur, son César ! Pendant le régne

q g g
d'Héliogabale, tous les titres de noblesse sont partagés entre des prisonniers, des assassins, et de
beaux matelots musclés. Son principal projet politique est de pervertir la jeunesse. « Il avait fait le
projet, dit Lampride, d'établir dans chaque ville, en qualité de préfets, des gens qui font le métier de
corrompre la jeunesse. » (VI 100) Il engage donc une équipe d'agents qui voyagent dans tout
I'empire pour recruter les hommes les plus virils. « Des agents de l'empereur prospectent a Rome, en
Italie, dans les provinces, a la recherche de beaux gars bien membrés dont l'avenir est désormais assuré. Clest
un critére de recrutement qui rompt avec la routine, et qui n'est pas pire que celui de l'acoquinement
politique dans les démocraties modernes. » (RT, 175)

Clest dans le port de Smyrne (Izmir) que l'on recrute le beau Zoticus, fils d'un cuisinier. Costaud et
bien monté, on le présente a 'empereur. Héliogabale I'observe longuement et s'avance vers lui “sur
un pas de danse vivement cadencé, comme dans un numéro de pantomime.”

Zoticus : Empereur, mon maitre, je te salue!

Héliogabale : Ne m'appelle pas maitre, répond I'empereur. Je suis ta maitresse !

Avec Zoticus, Héliogabale inaugure le “népotisme de la queue ! " (VII, 104) Zoticus est tellement bien
membré qu'Héliogabale décide de I'épouser. Depuis, dans le palais “Zoticus regne donc comme le
mari, de Madame Héliogabale.” (RT, 194)

[1] « Il aima un certain Hiéroclés avec tant de passion, que, chose honteuse a rapporter, il lui baisait les
parties naturelles, disant qu'il célébrait ainsi les mystéres de Flore. » (Lampride, Histoire Auguste)



Personnalité d’Héliogabale

Sardanapale[1], empereur “drag queen”, Héliogabale adore s'exhiber, se maquiller et se travestir en
femme. Homme-spectacle, il est constamment en représentation. Dans son palais, il se fait appeler
épouse, maitresse, impératrice ou Bassiana par ses sujets. Ses costumes sont excentriques, kitsch
et insolites. Héliogabale adore l'or. Il ordonne que certaines galeries de son palais soient
intégralement saupoudrées de paillettes d'or. Il aime tellement l'or que dans sa garde-robe, il
existe un habit dont chaque des fils est en or pur. Héliogabale ne porte jamais la méme tenue. «
Pas question de remettre sur sa peau voluptueuse du linge lavé : “C'est bon pour les mendiants !"
dit-il, et la pauvreté lui fait horreur. » (R.T, 180)

L'esprit d'Héliogabale demeure constamment vif et tourmenté. Toutes ses couleurs, formes et
sensations poussent son esprit a faire d'étranges voyages (VII, 31). Perpétuel insatisfait, Héliogabale
« court de pierre en pierre, d'éclat en éclat, de forme en forme, et de feu en feu, comme s'il courait
d’dme en ame, dans une mystérieuse odyssee intérieure que personne apres lui n'a plus refaite. »
(V11 132). Eternel inassouvi, il ne porte jamais les mémes bleUX et ne mange jamais la méme chose.
Ses spectacles sont tous différents. Ses amants, jamais les mémes. Pour lui, la routine est
anormale. Il a besoin d'action et mouvement : courses de chars, spectacles attrayants, concerts
variés, nuits orgiaques. Dans toutes ces manies, « il y a le témoignage d'une immense, insatiable fiévre
d'esprit. » (VII, 106) Son dogme ? Réaliser toutes les bizarreries et tous les caprices qui lui passent

ar la téte. « Un jour, il lui prend fantaisie de rassembler au Palatin toutes les toiles d'araignées qu'on
trouvera dans la Ville. Des esclaves impériaux sont commis a cet emploi. Ills sont chargés den apporter
moyennant récompense des ballots entiers. On prétend qu'Héliogabale réussit a en faire entasser jusqu'a
dix mille livres romaines (soit plus de trois tonnes). Ce qui lui donne lieu de proclamer : “On peut juger par-
la de la grandeur de Rome... I, facon de moquer les vieilles barbes de ['opposition traditionaliste, mais
spectacle assez peu ragodtant pour les convives. » (RT,190)

[1] Sardanapale, ou Assurbanipal a été un des derniers grands rois d’'Assyrie. Souverain de 669 a
631 av. ).-C,, Sardanapale a souvent été présenté comme un roi débauché, paresseux et efféminé.



Luxe, luxure, démesure. Dépenses extravagantes ! Les dnes sont remplacés par des éléphants, les
chiens par des chevaux, les chats par des lions. Partout I'ampleur, I'exces, I'exorbitance, la démesure,
le délire. « Il faisait ses excréments dans des coupes d'or et urinait dans des vases de myrrhe et
d'onyx. » (Lampride, Histoire Auguste.) Héliogabale est pris de passion pour les animaux exotiques.
Le temple de son bétyle est peuplé de singes, crocodiles, serpents et autres reptiles. Dans les
jardins et a lintérieur de son palais se croisent des ours, des autruches, des paons, des
hippopotames et autres animaux sauvages... Si jamais Héliogabale vous invite a diner, ne soyez pas
surpris si un léopard se frotte contre vos jambes ou leche gentiment vos pieds. Dans sa folie des
grandeurs, il organise des batailles navales (naumachie) dans des bassins débordant de vin. Et ses
menus ? Petits pois assaisonnés de pieces d'or, poissons a la sauce azurée, lentilles poivrées aux
pierres précieuses, riz aux perles, feves parsemées d’'ambre. « Il parsemait de roses ses salles a manger,
les lits et les portiques, et se promenait sur les fleurs de toute sorte, lis, violettes, jacinthes et narcisses (..) Il
faisait servir aux officiers du palais des plats immenses remplis d'entrailles de mulets, de cervelles de
phénicoptéres, d'ceufs de perdrix, de téte de perroquets ; de faisans et de paons. Il faisait paraitre des cirrhes
de mulets en si grande quantité qu'on les présentait en guise de cresson, de céleri et de fenugrec,
remplissant des vases a faire cuire des féves et des plats ; ce qui est réellement étonnant. » (Idem)

Soirées a theme mémorables : Soirées surréalistes ou lI'on ne mange que des mets de couleur
blanches, noires ou pourpres. Soirées uniquement réservées aux chauves. Réceptions ou il est
impossible d'entrer si on n'est pas une prostituée borgne. Aux diners officiels, il oblige ses convives
a se vétir en travelo. Héliogabale ne supporte pas de diner seul. Comme les gens de la bonne
société I'emmerdent, il invite a sa table clochards, mendiants, ivrognes et autres rebuts de la
société. Si Caracalla était l'empereur des soldats, Héliogabale bien avant Coluche, devient
I'empereur des fainéants, des crasseux, des clochards, des drogués, des pervers, des alcooliques, des
pédés, des parasites, des artistes, des taulards, des fous et des travestis. « Un jour, il rachéte des
prostituées aux proxénétes pour les affranchir. Il les fait rechercher dans tous les quartiers de Rome, aux
alentours du Grand Cirque, des stades et des thédtres, dans les thermes et autres mauvais lieux pour les
réunir en assemblée générale dans un grand bdtiment public. (..) Héliogabale convoque a ces réunions les
proxénétes, les grands spécialistes de la débauche, pour des conférences techniques. Il se présente a eux
habillé en femme et le téton a lair, pour présider ces congrés de la prostitution. (..) Une nuit, sous une cape
de muletier, il rend visite a toutes les courtisanes de Rome. A toutes, sans faire l'amour, il donne une piece
dor en disant : “Chut ! Que personne n'en sache rien : c'est un cadeau d’Antonin..” » (RT175) Le trésor de
I'empire romain profite « non seulement aux prostituées de la Ville et de la banlieue, mais aux invertis,
aux travestis de la vie nocturne et a leurs employeurs !» (R.T, 176)

Maladivement sensible, la pauvreté l'insupporte, la miseére le bouleverse. « La générosité et la piti€ les
plus pure qui viennent contrebalancer une spasmodique cruauté. » (VII, 104)



La fin d'un régne de folie

Héliogabale, toujours en quéte de nouvelles sensations, finit par s'époumoner. Cherchant
constamment a se surpasser, il en vient a se répéter. L'équilibre entre le concret et I'abstrait rétabli
dans ce monde, le dieu Elagabal considere que sa mission divine est accomplie. Ce qui est nécessaire
aujourd'hui pourra étre inutile demain. Les exceés d'Héliogabale deviennent presque banals. Ses folies
n'éveillent plus 'intérét. Elles ne fascinent plus personne. L'ennui prend le dessus. Cette mascarade a
assez duré ! Julia Moema, sa grand-meére, qui autrefois lui avait offert le trone, complote a présent
contre lui au profit de son autre petit-fils. Quand Alexandre Séveére, le jeune enfant a la “verge pure”
et a la “téte de mouton frisée” devient empereur, tout rentre dans l'ordre. Mais Héliogabale, le
rebelle, n'est pas du genre a faire des compromis. Avec lui, c'est tout/ou rien | Et méme si on l'avait
enfermé dans un asile, méme sous la menace d'électrochocs, fanatique comme il est, il aurait
continué. Pour Héliogabale vivre comme tout le monde, c'est mourir. Un Héliogabale ne sauve
jamais sa peau.

Né pour foutre la merde, Héliogabale, a force de la chercher et la remuer, finit'par s’y noyer dedans.
En mars 222, apres une nuit de beuverie, accompagnes de mendiants ivrognes, il tente de reconquérir
son palais. Son dérisoire coup d’ Etat échoue. Sa mére et lui sont pourchassés dans les rues de Rome.
« lls débouchent dans les jardins qui descendent en pente vers le Tibre sous les ombrages des grands
pins. Dans un coin reculé, derriére une épaisse rangée de buis odorants et d'yeuses, les latrines des
hommes d'armes s'étalent en plein vent avec leurs tranchées, tels des sillons qui labourent le sol. »
(VIl, 109). Les soldats I'encerclent. Héliogabale paniqué se jette dans des égouts remplis de merde.
Clest la fin ! Les soldats brandissent leurs épées et lui transpercent le corps. Excréments et sang se
mélangent. On traine sa dépouille empuantie a travers la ville. La foule, qui avait profité de sa
générosité, ovationne désormais sa mise 2 mort. Né dans la lumiere, Héliogabale, enfant-alchimiste
formait et attirait de I'or. Empereur de merde, il n'attire plus que des emmerdes et meurt dans ses
propres excréments.






HELIOGABALE, L'ALCHIMIE DE LA CRUAUTE

Héliogabale est avant tout un hurlement de sorcellerie, une plongée abyssale dans les pensées les plus
sombres qui traversent nos esprits comme des éclairs fulgurants, sans jamais véritablement nous
appartenir. Ces pensées naissent d'un océan cosmique, de linconscient collectif, un champ
électromagnétique caché au plus profond de nous, vibrant a des fréquences si élevées qu'elles se
cristallisent seulement lorsqu'elles trouvent un écho dans I'abime. Ce que nous sommes, c'est ce a
quoi nous nous lions, ou plutét ce a quoi nous sommes enchainés par des forces que nous ne
comprenons pas. Ce que nous sommes, c'est ce a quoi nous nous connectons, ou plutét ce a quoi nous
sommes habitués a nous lier. Une nouvelle pensée, lorsqu'elle émerge sans conditionnement, déploie
ses forces comme un catalyseur de l'univers, influencant toute la réalité. Artaud murmure a Prevel :

“Quand un coup de tonnerre éclate, c'est qu'une pensée a jailli quelque part.” (p.89).

Héliogabale incarne une fureur, un flux d'images inédites si intenses qu'ils pulvérisent toute réalité,
atteignant un taux vibratoire tellement démesuré qu'il pourrait plier I'univers entier a sa volonté.
Mais la véritable essence de cette puissance ne réside pas simplement dans la capacité a tout
accomplir ; ce qui importe vraiment, c'est le chaos que l'on choisit de déchainer. Le régne des tyrans
n'est qu'un souffle insignifiant dans |'éternité sans une morale pervertie pour le soutenir. Si le régne
de Rama a survécu, c'est parce que le monde matériel et le monde des pensées étaient
inextricablement fusionnés. Le pouvoir, sans raison et savoir, n'est qu'une force de destruction totale.
Devenir maitre de son destin est une aspiration grandiose, mais Héliogabale, consumé par sa passion
de dépassement incessant, est voué a échouer. Il se noie dans l'exces, incapable de trouver une limite
dans sa quéte dévorante.

Héliogabale execre le démiurge, cette “figure impuissante et méchante” (VII, 39), détruisant l'ordre
pourrissant pour renouer avec l'essence brutale et primitive de la vie cosmique, renouant avec les
forces ancestrales et chaotiques de l'univers. Sa folie terrifie les Romains parce qu'elle est le reflet
d’'une nature implacable, et non des constructions mortiféres de leurs institutions. Rome est une
aberration. Le réve corrompu du peuple romain, ce cauchemar qui a engendré Rome, est une insulte a

la nature elle-méme.

Héliogabale est un abime de soif. Héliogabale est un gouffre de faim. C'est ce vide qui alimente son
existence. Héliogabale aspire a détruire le jugement des dieux, a pulvériser les lois romaines pour
sauvegarder ses puissances intérieures.



Héliogabale incarne une force brute et indomptée, semblable a une décharge d'énergie solaire
irradiant d'une lumiére crue, ravivant un monde moribond. Il ne se contente pas d'étre en harmonie
avec les forces naturelles; il les incarne, les absorbe et les redirige avec une intensité organique
presque terrifiante. Sa maitrise des énergies occultes lui permet de puiser dans la terre et le bétyle des
puissances qui dépassent l'entendement humain. Par ce lien intime avec le cosmos, il s'illumine de
I'intérieur, transcendant les limitations imposées par un monde qui l'oppresse de toutes parts.

Héliogabale est un virtuose des symboles, maniant leur pouvoir pour maintenir les nerfs de la
civilisation dans un état constant de tension et d'excitation. L'absurdité, loin d'étre un simple caprice,
est son arme la plus redoutable; c'est par elle qu'il perce les voiles de la réalité consensuelle, révélant
un ordre caché, un chaos sacré qui échappe a la logique rationnelle. L'inconscient, qu'il libére, se fait
chair, et l'illogisme devient la clé d'une sagesse archaique, d'une vie intensément vécue.

En libérant la vie de ses chaines, Héliogabale agit comme un surréaliste. Il redonne a la vie son ordre
naturel, perturbé par I'anarchie chaotique imposée par les normes. Sous la coupe d'Héliogabale, la vie
retrouve sa vigueur primordiale, son anarchie divine, en opposition directe a I'ordre social rigide et
sclérosé. Ce n'est pas une vision utopique qu'il propose, mais un retour a un équilibre primal, un
exorcisme de l'apathie collective. Le regne d'Héliogabale n'est pas la cause de la décadence romaine,
mais, a l'instar de la peste de 1720, en est le symptéme, le double, le miroir, le reflet exacerbé d'une
société déja en décomposition. Son régne, théitral et impitoyable, n'est qu'une réaction naturelle a la
maladie qui ronge Rome. Sous son régne, Rome s'embrase comme un tréteau-blcher, non pas a cause
des exces destructeurs d'un empereur adolescent, mais a cause de l'incapacité des Romains a prendre
leur destin en main et a contrer ses caprices absurdes.

Le théatre de la cruauté qu'il instaure 2 Rome n'est pas simplement une manifestation de barbarie,
mais une catharsis nécessaire, un feu purificateur. Dans ce chaos organisé, les normes sociales sont
renversées, |'hypocrisie est démasquée, et les dmes brialent pour renaitre. Héliogabale, en incarnant
I'absurde, redonne a la vie son intensité pleine, sa vérité brutale. Il n'est pas un simple empereur
déchu, mais un alchimiste du chaos, un avatar du renouveau a travers la destruction. Son régne est un
théitre de la peste, un bouleversement des conventions qui ébranle notre vision du monde. Ainsi, le
théatre de la cruauté qu'il instaure a Rome se révele a la fois salvateur et cathartique.



Construire un corps sans organes, en quéte de nouvelles intensités, est une entreprise périlleuse,
semée d'embiiches. Comme Cenci, Héliogabale est sans foi ni loi; il incarne la loi sauvage, celle de la
nature elle-méme. Héliogabale est une peste, une force de rééquilibrage, un héros qui suit la seule loi
véritable, celle de la nature impitoyable.

Le mal est une hydre monstrueuse a deux tétes : d'un co6té, le crime sombre et dépressif, de I'autre,
une force créatrice débridée et exubérante. Artaud, tel un alchimiste fou, tente d'extraire cette
énergie jubilatoire a travers son théitre de la cruauté, tout en luttant pour ne pas étre consumé par
ses flammes dévorantes. Bien qu'il échoue, son intention est audacieuse et le message qu'il nous laisse
est d'une importance capitale. Le véritable dilemme réside dans notre condition : nous ne sommes pas
la nature, mais des étres torturés par sa cruauté implacable. Artaud s'oppose au tyran Héliogabale, cet
insensé qui a transformé le théatre en réalité brute. Le théatre de la cruauté, capable de déchirer le
voile de la réalité et de nous libérer des chaines de notre perception étriquée, doit rester un art, une
illusion. Transformer cet art en réalité, c'est ouvrir la porte a la folie absolue. Artaud nous rappelle que
pour s'engager dans cette corrida existentielle, il n'est pas nécessaire de sombrer dans le crime, mais il
faut oser affronter I'abime. Dans ce cadre, le bien et le mal s'effacent; le mal absolu de la nature est
une force pure, distincte du mal calculé du tyran. Régénérer la vie pour se guérir tout en surveillant le
tyran, le fou, le pervers qui sommeille en chacun de nous.

Héliogabale n'est pas un modeéle a suivre, mais il est une force primordiale, une entité sauvage, une
éruption de chaos qui ouvre des abimes insoupconnés. C'est une créature de la nature, non faconnée
par la société humaine. Sa cruauté n'est pas simplement une transgression des lois humaines, c'est
une force transcendante, une énergie brute qui déchire le voile de la raison pour libérer les forces
absurdes et sublimes de l'existence. Oui, la cruauté est redoutable, mais elle est aussi la source d'une
vitalité terrifiante, une pulsion de vie pure et débridée.

Nous sommes des étres d'images, mais ces images ne sont jamais figées. Elles sont en perpétuelle
métamorphose, se tordant, se brisant pour renaitre a chaque instant, défiant la rigidité de la réalité et
plongeant dans l'infini des possibles. Ce qui fascine Artaud dans la cruauté d'Héliogabale, ce n'est pas
seulement les bouleversements qu'elle provoque, mais surtout les nouvelles dimensions qu'elle ouvre,
les possibilités inédites qu'elle engendre. Cette cruauté agit comme une peste, elle dévore le corps
matériel pour libérer l'esprit, la véritable liberté. Mais cette liberté n'est pas une révolution
instantanée; elle est lente, tortueuse, car nous sommes enchainés au temps, prisonniers de sa
continuité implacable. La quéte d'Héliogabale pour un corps sans organes, cette recherche frénétique
d'intensités toujours plus grandes, est un acte de dévoration cosmique. Le premier danger est
I'épuisement, l'extinction des possibles par la satiété. Il se dresse contre l'idée d'un univers figé,

yare . np H . . 7 RN 7 - s . . 7 . . K s n

préétabli, car "'lhomme n'a jamais réussi a établir sa supériorité sur les empires de la possibilité.
Le théatre de la cruauté, XIlI, 107.






Les Dieux Principes

Le mot "principe" provient du latin principium, qui signifie "commencement” ou "origine". Ce
terme est lui-méme dérivé de princeps, qui signifie "le premier". Conceptuellement, un
principe est donc la premiére cause, l'origine, ou la base a partir de laquelle quelque chose
nait. En grec, le mot principe se traduit par Apyn (arché), qui signifie également

n n
commencement .

L'étymologie du mot "Dieu” est plus complexe. Elle dérive peut-étre du mot sanskrit Deva (qui
signifie "lumiere diurne”), lequel est devenu Daiva en ancien persan, et est probablement a
l'origine du mot grec Aiag (Dias). Dans ce contexte, l'expression "Dieu-principe” peut étre
interprétée comme "principe de lumiere”, cette lumiére ayant plusieurs degrés.

Associée a la lumiére, un dieu-principe est porteur de vie, ce qui explique pourquoi, dans
I'Antiquité, le dieu Aiag (Dias) était également appelé Zeug (Zeus-le revitalisateur) ou Zeug
Matep (Zeus Pater), signifiant "le peére de la vie". C'est ainsi qu'est né le dieu romain Jupiter.
Zelg le vivificateur, mais aussi Zeug de Zevyel, le rassembleur, celui qui réunit les opposés,
comme le masculin et le féminin. Zeus, maitre de I'électricité | Et si toute réalité n'était qu'un
vaste champ électromagnétique ? Né de l'union, ou plutét de lalternance, des charges
positives (+) et négatives (-), ce champ fait vibrer I'univers et crée la matiére a travers ses
fluctuations électriques et magnétiques.

Platon, dans son dialogue Cratyle, offre une autre interprétation intéressante : selon lui,
Aiag vient de Al'ov (Di'on), qui signifie "le principe d'ou tout provient".




Dans sa conférence "Le Théatre et les dieux" prononcée au Mexique, Antonin Artaud décrit les dieux mexicains
non pas comme de simples idoles, mais comme des forces vivantes, symbolisées par des ombres ou gronde la
vie. Il affirme que les codex mayas dissimulent une science de l'espace. Contrairement a la compréhension
occidentale, Artaud souligne que les Indiens du Mexique, a travers leurs rites, savent invoquer et faire vibrer
ces forces divines. En cherchant a s'approprier leur pouvoir, ils parviennent a maitriser la force de ces dieux.
Celui qui réussit a se connecter et a maitriser ces forces peut transcender ses propres limites et
conditionnements, devenant ainsi maitre de son destin.

Pour Artaud, le vrai panthéisme n'est pas un simple systeme philosophique, mais un moyen dynamique
d'investigation de l'univers. Les Anciens considéraient les dieux non comme des étres a vénérer, mais comme
des instruments d'une science aux répercussions pratiques. Cette science, comme I'écrivait Artaud dans sa
"Lettre ouverte aux gouverneurs des Ftats du Mexique", permettait de maintenir "les nerfs dans un état

d'excitation perpétuelle".

Dans de nombreuses cultures antiques, les dieux avaient des fonctions pratiques et leur vénération était liée
aux besoins quotidiens. Chaque pensée, action ou intention émettait une vibration ou une fréquence qui
résonnait dans un champ universel, renforcant des archétypes présents dans l'inconscient collectif. Les dieux
étaient des manifestations de ces archétypes universels, et pouvaient étre percus comme des égrégores, des
formes-pensées collectives influencant la réalité. Les gnostiques appelaient les égrégores néfastes "démiurge”.
Si les théories d'Artaud sont exactes, cela souléve la question : qui alimente aujourd'hui ces égrégores - des
esprits sains ou non ? Ne devrions-nous pas réinventer nos dieux, en remplacant ces divinités nourries par nos

peurs par des figures divines prénant la paix et le bien-étre ?

Si les dieux-principes des Anciens sont des égrégores, ils ne sont pas des entités ordinaires, mais relevent du
domaine animé de la nature. Parvenir a se connecter a leurs mouvements et interactions dans l'espace
constitue un moyen d'accéder a une compréhension profonde des mécanismes de la formation de la vie. En
tant que microcosmes de la nature, nous, les humains, portons en nous les dieux-principes, et il est essentiel
de comprendre que c'est en nous-mémes que leurs forces doivent étre révélées. Le mystique et théosophe
allemand Jacob B6hme (1575-1624), admiré par Artaud, affirmait que Dieu (le principe créateur) et la création
sont indissociables. La nature est une manifestation de ce vide créateur, et les humains en sont les étincelles.
Ainsi, les dieux n'existent pas pour nous assister, mais pour nous insuffler certaines forces, régénérer notre
"magnétisme humain", et nous permettre, par la maitrise de la réalité et des éléments, de devenir les maitres
de nos vies et de nos destins.



Si vous venez juste de terminer Héliogabale ou I'anarchiste couronné &g

5

d'Antonin Artaud et que vous vous interrogez sur des questions telles

# que : Qui est Ram ? Qui est Apollonius de Tyane ? Qu'est-ce que le
Schisme d’Irshou et a quoi servaient autrefois les Dieux-Principes, lisez
Héliogabale ou l'alchimiste couronne,




SOMMAIRE

Commencgons 5
Premiére Partie : Héliogabale, qui es-tu ?

* Les personnages du drame ........oeceeenenrnen 11
Emese et la Syrie au temps d He|logc1bc1|e L 115

Les temples de Syrie .. 20

La Syrie et ses pierres magiques ..........couvvs. 30
Héliogabale, le dieu qui voulait devenir empereur 36

Deuxiéme Partie : Symboles et Principes

¢ Les nombres-principes ......ucacvnnsensonsennenns 64
o Les dieux-prinCipes ... e ineeosiensssssnnnnees 80
* Principes, des brisures de l'esprit ....ccuevecnnrrrrrnnn. 97
o La guerre des principes ....weeemeiesmenensmnennes 106

Troisieme Partie : Apollonius, Irshou et Ram

. Apo”omus de Tyane ... . 115

« Tradition primordiale, At|qnt|de et Hyperboree 124
¢ Vie et moeurs de Ram, le druide ..c.ueceverccevecnenn. 133
e Le schisme d1rshou .o 136
o Syrie, terre solaire ... e e snsnneiens 149
 Le zodiaque de Ram ......ccerveverneeesrsssseessssssisenens 151

o CONCIUONS oot eee e eeesenesseeeneneenens 103

Bibliographie



Héliogabale de Jean Genet

JEAN GENET

HELIOGABALE

Drame en quatre actes

Gallimard



La Résurrection Littéraire de Jean Genet : Héliogabale Dévoilé

Le 14 avril 1942, Jean Genet est arrété pour avoir volé des livres a la bibliotheque Stock. Des le
endemain, il est incarcéré a la prison de Fresnes, ou il se consacre a lI'écriture. Derriere les
lend | est la p de F [ I'écrit D [

barreaux, Genet compose Le Condamné a mort et Notre-Dame des Fleurs, et crée plusieurs
pieces de théatre, dont Héliogabale en juin 1942. Longtemps considérée comme perdue, cette
piece a récemment été redécouverte dans les collections patrimoniales de la Houghton

Library a 'université de Harvard.

Fasciné par Le Condamné a mort, Jean Cocteau intervient pour aider Genet a signer un contrat
d'auteur le 1er mars, via son secrétaire, Paul Morihier. Genet nourrit I'espoir de voir Jean
Marais, dont il était secretement amoureux, dans le réle principal. Cependant, Marais,
craignant que la piéce soit trop risquée pour sa carriere, décline l'offre. Une rumeur raconte
que Genet, décu par ce refus, aurait brilé I'ceuvre. Quoi qu'il en soit, le projet de publication
échoue et Héliogabale tombe dans l'oubli... jusqu’a aujourd’hui. En ce printemps 2024, cette
ceuvre méconnue est enfin publiée par les éditions Gallimard, offrant au public une nouvelle
occasion de découvrir le génie créatif de Jean Genet.



Héliogabale de Jean Genet

Dans Héliogabale de Jean Genet, les themes du secret, du complot, de la violence et de la
dérision se mélent comme dans Les Bonnes, offrant une exploration profonde des luttes de
pouvoir et des dynamiques de domination. la sceéne, réduite a 3 metres sur 3, rappelle
I'étroitesse d'une cellule, symbole d'enfermement psychologique autant que physique,
évoquant l'expérience carcérale de Genet. Ce cadre oppressant renforce le sentiment
d'étouffement qui traverse toute I'ceuvre, reflétant le contexte des années 1940 marqué par la
tyrannie et l'isolement, période durant laquelle Genet fait la rencontre de Jean Marais, lui-
méme acteur de cette tension en mettant en scéne Britannicus de Racine en 1941.

Les crimes et les excés de I'empereur Héliogabale semblent surgir d'un ennui profond et d'un
besoin impérieux de transcender une existence vide, rappelant l'angoisse existentielle de
notre propre époque saturée par 'omniprésence des écrans et la quéte insatiable de sens.
Genet utilise ce personnage historique pour interroger la condition humaine : 'empereur-
dieu, tout comme la domestique Solange dans Les Bonnes, est accablé par son propre statut,
a la fois exalté (Solange a droit au robes de Madame) et contraignant.

L'étouffement émotionnel et physique qui caractérise Héliogabale, résonne comme une
projection de Genet lui-méme. la pluie, omniprésente dans la piece, accentue cette
atmosphere de claustration, tandis que les dialogues se déroulent a une proximité presque
suffocante, créant une tension palpable. Cette proximité suggére une confrontation intense,
presque policiere. A l'instar de l'ceuvre d'Artaud, I'Héliogabale de Genet se joue des
conventions : Héliogabale défie Dieu et toute forme d'autorité. A la fois monstrueux et
élégant, il transcende les titres et les fonctions, qu'ils soient impériaux ou sacerdotaux,
brisant ainsi toutes les reégles établies.

Acte 1 : La piéce commence avec un augure qui, sur un autel propitiatoire, lit I'avenir en
examinant les entrailles d'un poulet. Il prédit qu'Héliogabale connaitra une mort honteuse.
Pendant ce temps, un complot se forme entre la tante, un général et la grand-mere
d'Héliogabale. Pour s'assurer qu'ils ne sont pas entendus, la grand-meére parcourt la salle en
criant : « Echo ! Echo ! Oh ! Oh ! Oh ! ». Les exces de Varius menacent I'Empire, et elle doit
protéger Héliogabale Sa derniére folie ? Une liaison avec son amant, le cocher Aéginus. Pour
elle, préserver I'empire est un devoir divin, une mission pour laquelle elle est née.



Acte 2 : Dans la chambre d'Héliogabale, ou se trouve une pierre phallique noire, un prétre
avertit Héliogabale d'un complot contre lui. Héliogabale envisage alors de tuer sa grand-mere
en I'empoisonnant.

« Aeginus : J'ai du mal a m’habituer a l'idée de la faire mourir. Et surtout de l'empoisonner. Le poison,
c'est l'arme des ldches...

Héliogabale: Oui, et c’est probablement cela qui spontanément me l'a fait choisir. Je veux étre ldche.
Capon. Et toi aussi, je te veux Capon. Et toi aussi, je te veux ldche et capon, et t'aimer ainsi. »

La grand-mere entre, et Héliogabale lui avoue son intention de I'empoisonner et de distribuer
ses biens aux prostituées et aux voleurs de la ville.

Acte 3 : Dans la salle des échos, également appelée salle des Septentrions, la grand-mere
complote. Elle a fait desceller une dalle d'un balcon qui surplombe les égouts de Rome.
Héliogabale y tombera en hurlant, et mourra asphyxié par les odeurs.

Héliogabale et sa mere entrent en sceéne. La piéce prend des allures de Cenci. Les légions sont
présentes et réclament Héliogabale. Il s'avance vers la fenétre, mais c'est le guépard de sa
grand-meére qui tombe. Héliogabale avait fait mordre le guépard par un rat pour qu'il
transmette la rage a sa grand—mére.

Durant cet acte, de nombreux secrets sont dévoilés. N'oublions pas que nous sommes dans la
salle des échos : les soldats découvrent qu'Héliogabale n'est pas le fils de Caracalla et
décident de le tuer.

La divinité commence a abandonner Héliogabale. Il prend conscience non pas de Dieu, mais
de I'homme. Il devient un dieu de théitre. Sentant que les dieux le délaissent, Héliogabale
prononce une phrase christique : "Mon pére, pourquoi m’as-tu abandonné ?" Désespérée, la
grand-mere présente alors son petit-fils aux soldats comme le nouvel empereur.

Acte 4 : Héliogabale et Aeginus sont enfermés lachement dans les latrines des domestiques.
Héliogabale se cache avec Aeginus et envisage de fuir en s‘'embarquant sur une felouque,
comme Rimbaud, pour partir en Afrique, faire du commerce et se prostituer.

« les garcons comme moi ne savent apporter que l'anarchie, et tant qu'ils sont enfants, ils ont le
toupet de jouer avec les choses sacrées. »

Héliogabale se libére du fardeau de I'empereur : « Oublie Rome. Quitte son dieu qui l'‘animait et,
comme n'importe qui, p[eure sur ses puissances perdues, »



Deux segments de la piece

Extrait n°1 Deuxiéme acte

HELIOGABALE : C'est ce qui t'épouvante. Je ne sais pas quel homme était mon pere. (...)

AEGINUS : Mais moi non plus je ne le connais pas, mon pére. Ni méme ma mere. Il parait que
jai été ramassé a la porte du temple de Junon. Cest déja une légende assez vieille. Les
femmes aussi m'ont élevé. Mais songe, Varius, comme c¢'aurait pu étre bon, que nous deux
orphelins, sans famille, nous soyons a la téte du monde..

Extrait n°2 Quatriéme acte
AEGINUS : Ne t'inquiete pas, gamin, je t'aime toujours, mais...
HELIOGABALE : Tu m'aimes, mais... ) ai perdu mon prestige.

AEGINUS : Pas tout 2 fait puisqu'il me suffit de penser que tu as été empereur de Rome et
dieu du Soleil, pour que tu me domines. Tu as un passé.

HELIOGABALE : Tu en auras un demain, quand nous aurons quitté ce réduit. Nous vivrons
tous les deux a Subure un moment, aprés nous nous quitterons : tu auras été aimé

d'Héliogabale, ce chien crevé.
AEGINUS : Qu'est-ce que tu feras ?

HELIOGABALE : Je m’embarquerai dans un port, sur une felouque. J'irai chez les negres. Je ferai
du commerce. Je leur vendrai des charmes syriens. Tu penses bien que je ne suis pas un
homme a reconquérir mon empire et mon ciel. Les garcons comme moi ne savent apporter
que l'anarchie, et tant qu'ils sont enfants, qu'ils ont le toupet de jouer avec les choses
sacrées. Et toi, qu'est—ce que tu comptes faire en me quittant ?






Artaud et Genet : Destins croisés
d'écrivains emprisonnés

Artaud et Genet ont tous deux passé une grande partie de leur vie entre quatre murs : Artaud
a été interné de 1937 2 1946, tandis que Genet a été emprisonné sporadiquement entre 1937 et
1944. Leur enfermement, qui coincide avec la Seconde Guerre mondiale, ne se limite toutefois
pas a cette période. Dés son adolescence, Artaud fréquente déja les maisons de santé. Quant
a Genet, il est pris en charge dés sa naissance par l'Assistance publique, qui le place
successivement dans une famille du Morvan, a la Colonie de Mettray, puis a I'Ecole
d’Alembert, d'ou il tente a maintes reprises de s'échapper, jusqu'a ce qu'il s'enréle dans
I'armée et finisse par étre emprisonné. De surcroit, méme aprés leur « libération », ni l'un ni
I'autre ne disposera jamais d'un domicile propre ou il pourrait résider de manieére
permanente. Tous deux, par ailleurs, consomment des quantités dangereuses d'opiacés.

Paule Thévenin, responsable de I'édition des vingt-six volumes des CEuvres Compleétes
d'Artaud chez Gallimard, et Marc Barbezat ont été non seulement des collaborateurs de Jean
Genet et d'Antonin Artaud, mais aussi leurs amis proches. Marc Barbezat, directeur de la
revue L'Arbaléte, a publié dans le numéro 12 (1947) des extraits de Les Bonnes de Jean Genet
et Le Rite du Peyotl chez les Tarahumaras d'Antonin Artaud. De plus, Barbezat soutenait
Genet pendant son emprisonnement en lui envoyant régulierement des colis. Il a également
joué un réle clé, aux cotés d'autres intellectuels influents, dans l'obtention de la grace
présidentielle accordée par Vincent Auriol a Genet, reconnu en tant qu'écrivain. Quant a
Thévenin, elle travailla étroitement avec Artaud et Genet, transcrivant leurs textes sous leur
dictée. A I'époque des Paravents, elle insista pour que Genet publie ses Lettres a Roger Blin et
dactylographia certaines des lettres qu'il lui dictait par téléphone.

Enfin, Barbezat, qui est pharmacien, et le mari de Thévenin, médecin, profitent de leurs
professions respectives pour fournir clandestinement du laudanum a Artaud et du nembutal
a Genet. Dans une lettre a Barbezat, Jean Genet critique le style d'un critique et le compare a
celui d'Artaud et de Sartre : « C'est un esthéte. Sa phrase n'avance pas. Ce n'est pas comme Sartre
quand il écrit. On va de l'avant. Avec Artaud, on a également cette impression d’avancer. » (Jean
GENET, Lettres a Olga et Marc Barbezat, in: Marc BARBEZAT, Comment je suis devenu l'éditeur de
Jean Genet, p. 263.)



Si Jean Genet rédige Héliogabale en 1942, on peut supposer que son intérét pour Artaud
remonte au moins a cette période. Ce que l'on sait avec certitude, c'est qu'en 1948, ils
publient tous deux dans la méme revue. De plus, en 1955, dans une lettre adressée a
Barbezat, Genet demande a son éditeur de lui faire parvenir un exemplaire de Les
Tarahumaras d'Artaud (Jean Genet, Lettres a Olga et Marc Barbezat, Paris, L'Arbalete, 1988).

Dans une interview accordée a Albert Dichy, Paul Thevenin souligne avec insistance a quel
point Genet était profondément influencé par Artaud : « Genet avait été ébloui par certains
textes d’Artaud récemment publiés. Je me souviens que je lui avais donné a lire un texte d’Antonin
Artaud sur les Chiméres de Nerval. Je lui avais demandé de me dire ce qu'il en pensait. Il est parti
de chez moi a six heures du soir. Vers dix heures, j'ai recu un coup de téléphone. Et pendant une
heure, il m’a relu le texte d’Artaud sur Nerval au téléphone. »

Paule THEVENIN, Textes (1962-1993), Lignes & Manifestes, 2005, p. 216.

Paule Thévenin a entretenu une relation trés étroite avec Jean Genet A un certain moment
de sa vie. Cependant, en raison d'un différend qui les a opposés, Genet a explicitement
refusé qu'elle prenne en charge I'édition compléte de son ceuvre. C'est donc Albert Dichy
qui a assumé cette responsabilité chez Gallimard. Néanmoins, par respect pour le travail de
Paule Thévenin, Albert Dichy a sollicité son aide pour ce projet éditorial. Ainsi, bien que
cela soit rarement mentionné, Paule Thévenin a également apporté une contribution non
officielle a I'édition des ceuvres compleétes de Genet.

AN

A lire : Tenir l'évanouissement. Entre maitrise intégrale et abandon anéantissant : Jean Genet et Antonin Artaud, these
de doctorat de Véronique Lane, présentée a la Faculté des études supérieures de I'Université de Montréal, 2011.



Jean Genet et son double









Commencons par ce qu’ils pourraient détester le plus chez le Premier
des trois. Il y a une quinzaine d’années, j’adressais a mes lecteurs
potentiels, une vision d’Arthur Rimbaud qui « aurait pu » devenir
anarchiste. Notamment durant la Commune de Paris. Mais, « On n’est

as sérieux quand on a dix-sept ans » ! Ou bien, peut-étre que le jeune

imbaud l'était trop, quand il envisageait son ayenir de poete,
Séquelles de son enfance passée sous la coupe d'une mere (qui
préférait se dire veuve que délaissée par son militaire de mari) et qui,
trop aimante, a donc « forcément », ~(comme aurait dit
Marguerite Durag) été castratrice ? Il y a certainement un peu de
cela, méme si ¢a n’a pas empéche le jeune Arthur de déployer tres tot,
ses ailes de géant. Quoi qu’ll en soit, la mere Rimb’, « droite dans ses
bottes » s’était donne comme « mission divine » de conduire ses quatre
enfants vers « le plus droit des chemins ». Et avant tout, ses deux fils
ainés. Un ratage quasi-complet ! Quand on lit L’autre Rimbaud de
David le Bailly, on comprend yite que Frédéric Rimbaud, le Premler né
de la fratrie, etait « le malaimé ». « alcoolique quitté par sa temme » et
qui mourut seul, d'une septicémie. Ensuite, les puinés, Arthur, «le bien
aimé » de sa mere, mais qui lui échappa trés tot et lui en fit voir de
toutes les couleurs. Viennent apres, les deux sceurs. La tendre Vitalie,
adorée d’Arthur, mais qui, hélas mourut trop jeune a 17 ans.

Et enfin, « la petite peste bienpensante », Isabelle. Testamentaire
abusive du poete, qui, avec la complicité de Paterne Berrichon son
falsificateur de mari, purgea toutes les périodes qu'elle jugea
sulfureuses de la vie et £e I'ceuvre de son frerel. Elle n’aura alors de
cesse de le transformer en « ange catholique » et ce, jusque sur son lit
de mort & Marseille, Une version corrobor¢e par Paul Claudel,
qui deyrait tout-a-fait convenir a la _clique de Bardella. Clique qiu
méme s’il le nie, soutient en sous-main, (ce n’est pas un scoop,) La
manif pour tous2 et ses cathos intégristes. Sans compter les quelques
nervis du RN et du GUD3 qui au lendemain du 9 juin, en pleine
allégresse, ont frappe et insulté un gay qui rentrait chez lui. Si Macron
avalt propose, par provocation, de faire rentrer Verlaine et Rimbaud
au Panthéon, ce ne sont certainement pas_ les prétendants aux
commandes de I'’Assemblée qui pousseraient ~un « pervers
polymorphe alcoolique » et un « sodomite », a reposer dans ce «lieu
sacre »! On aurait d’ailleurs bien aime savoir ce que les deux
personnes concernées auraient pu penser de cet « honneur républicain
». Cain, Cain !






Toujours est-il que, sans développer plus, les faits et gestes a tendance
libertaires de ces trois écrivains de génie, il suffit de rappeler quelque

eu les faits historiques contemporains. De se souvenir de ce que
irent les SA sous les ordres de Goebbels, lui-méme sous ceux du petit
caporal-Fihrer-nazi, le 10 mai_1933, quand ils jeterent dans un
glﬁantesque brasier dressé sur I'Opernplatz de Berlin : Vlnf%t mille
volumes de poetes, philosophes, écrivains et savants dans les flammes
! Ce que firent également, bien que plus sournoisement, les troupes de
tchékistes vendus a Lénine et son valet Staline. Enfin, plus «
discretement » si 'on veut, car ce ne sont pas les livres, mais leurs
auteurs qu’ils envoyerent par wagons entiers se transformer en glace
en Sibérie ! Et méme scénario de purge dans tous les pays ou trone un
petit ou un grand dictateur. Il s’agit donc bien de la priorité de tous les
systemes autoritaires, qu’ils se disent populaires, populistes ou autres.

xécrer en priorité tous les Arthur Rimbaud, les Frantz Kafka, les
Emma Goldman, les Antonin Artaud, les Erika et Klaus Mann, les Jean
Genet, les Ev%uem Zamiatine, les Karel Capek, les Aldous Huxley, les
George Orwell, etc. ete. Enfin bref : toutes celles et ceux qui leur

. /’
Purlent encore et toujours du tréfonds de leurs pages : « NO PASARAN
i 1>/)3'de ses poé¢mes et de 2/5éme de la correspondance de Rimbaud ont ainsi disparu des radars. On peut se
réjouir au passage ces deux censeurs plus imbéciles que méchants soient passés & c6té des nombreux poémes
ol Rimbaud fait ’éloge des Communards !
2. Le principal collectif d'associations (allié aux anti-avortement), & 'origine des manifestations d’opposition &
la loi ouvrant le mariage et 'adoption aux couples de personnes de méme sexe en France.
3. Groupuscule radical et ultra-violent d’extréme-droite.
4. Organisation armée secréte d’extréme-droite pro-Algérie frangaise, crée au début des années 1960.

Patrick Schindler, né le 7 mars 1956 au Perreux-sur-Marne (Val-
de-Marne), écrivain et journaliste, militant du Front
homosexuel d’action révolutionnaire et de la Fédération
anarchiste dont il a été le secrétaire général. auteur de Arthur
Rimbaud ou l’anarchiste inachevé (éd. Monde libertaire), Jean
Genet, Traces d’ombres et de lumiéres (éd. Libertaire),
Contingent rebelle (éd. L’Echappée) et Klaus Mann ou le Vain
Icare (éd. L’Harmattan).




{1854-1891)

Patrick Schindler

TRA( ES D’OMBRES
il )L LUMIERES







ILIOS CHAILLY

ANTONIN ARTAUD,
OU L'ANARCHISTE COURROUCE



https://www.monde-libertaire.fr/?articlen=&article=_Antonin_Artaud_lanarchiste_courrouce__(Les_Editions_libertaires)_dIlios_Chailly
https://www.monde-libertaire.fr/?articlen=&article=_Antonin_Artaud_lanarchiste_courrouce__(Les_Editions_libertaires)_dIlios_Chailly

Uno KuniicHi

F r

PENSER UN CORPS EPUISE

» HIJIKATA TATSUMI

les presses du réel

Hijikata Tatsumi (1928-1986) créateur de l'ankoku butd (danse des ténébres) a
dube des années 1960 au Japon, révolutionna la notion méme de danse moderne,
imposant un univers fantasmatique et transgressif, renversant toute nofion
d'harmonie ou de beauté chorégraphique. Artiste visionnaire, il accouche d'un
corps humain difforme, souffrant, orgiaque et impie, d'une obscénité inacceptable
dans une société en pleine normdlisation consumériste. (...)A travers une fine
analyse philosophique mélée & sa propre expérience du poéte de la chair - qu'il
rencontra dans la derniere période de son activité de chorégraphe - Uno Kuniichi
propose une lecture déterritorialisante du génie de ['Asubesuto-kan, le reliant a
d'autres figures hérétiques comme Genet ou Artaud, mais restituant également une
specificité” subjective 'de cet artiste japonais hors du commun. Une approche
unique de Hijikata, par un grand spécialiste japonais des auteurs contre-culturels
francophones (Artaud, Genet, Beckett, Deleuze) dont il est traducteur et penseur.
Cet quvrage est la premiére publication d'un ensemble de textes sur Hijikata
rédigés outraduits en frangais par Uno Kuniichi lui-méme.



LE ART-HUR RIMB-AUD

Pour Patrick Schindler

« Faits nouveaux de pensées, branle, animation de rapport, - rapport non
pas de sentiments, de Uintérieur d’un sentiment a Uintérieur d’un autre
senliment, mais de Uextérieur d’un sentiment, de la place, du rang, de
Uimportance d’un sentiment avec U'importance d’un autre sentiment, de la
valeur extérieure, figurative d’une pensée par rapport a une aulre pensée, -
el de ses réactions par rapport a elle, de leur admission en lui, de ses plis, de
ses pentes, - voila U'apport de Rimbaud. »,

Antonin Artaud, revue personelle Bilboquet (1923)

Artaud - Rimbaud fut le premier a s'efforcer de restituer a chaque mot
toute sa charge de sens, en les traitant comme des entités ayant une
valeur propre, indépendante de la pensée qui les structure. Il fut seul
capable de ces renversements syntaxiques étranges, ou chaque syllabe
semble se matérialiser et prendre une importance capitale. Ce
déreglement des mots visait a révéler ’essence méme de I'étre. Il
s'agissait d’'un déreglement des sens destiné a désautomatiser
I'homme, a le libérer de la conscience imposée par la société. Cette
conscience collective, ce « Je de lautre », nous empéche d’étre
pleinement nous-memes.

Cing ans seulement !

Rimbaud meurt a Marseille en automne 1891 —
Artaud nait a Marseille en automne 1896

Eh ben si j’étais ART-hur Rimb-AUD ...

Je serais !



FRAGMENTS D'UN SI J'ETAIS...

Si jétait une révolte...

JJe brulerais, car ART-hur Rimb-AUD ne laisse personne indifférent. Il n'épargne
rien ni personne, et parfois, il marque au fer rouge, laissant derriere lui des
cicatrices indélébiles.

« J'ai commencé a lire Rimbaud en 1969. 7 avais treize ans. Si alors, je ne
comprenais pas toujours les tenants et aboutissants des chemins emplis de merveilles
sur lesquels il allait m’accompagner ma vie durant, il est devenu instantanément un
complice, un ami, le confident de mes propres luttes intestines. Adolescent, il haissait
tout ce que je détestais : la religion, la famille, les bourgeois, les trous paumeés, le
mangque d’aventure, ou encore, létroitesse d’esprit...»

- Patrick Schindler -

Et parfois quand on n’est pas assez solide, il peut aussi nous briiler...

M¢éfiez vous d’Artaud, il brule !
(Gaston Criel)



« Avec de grands bras fous Rimbaud gesticulant semble balayer les
planetes (...) C’est lui Rimbaud aux mains brulees de sable qui osa
celte descente infinie au fond du Moi avec des images ou, tremblante,
la Vie s’ébauche sur la limite du Néant, lui, Rimbaud, et Novalis le
premier, qui disait : Un style est d'autant plus parfait qu’il se
rapproche du Neant. »

Antonin Artaud - Les livres dont parler

« Le poete se fait vovant par un long immense et raisonné

deéreglement de tout les sens. »
(Lettre de Rimbaud a Paul Demeny, 15 mai 1871)




Sij’étais un poeme de jeunesse

Je serais Le navire mystique ! Poeme dans lequel Artaud nous confie son réve de partir vers I'inconnu.
Coincidence ou pas ; Artaud écrit ce poeme a 17 ans. L’age ou Rimbaud avait écrit son Bateau ivre.

Le navire mystique

Il se sera perdu le navire archaique

Aux mers ou baigneront mes réves éperdus,
Et ses immenses mats se seront confondus
Dans les brouillards d'un ciel de Bible

et de Cantiques.

Et ce ne sera pas la Grecque bucolique

Qui doucement jouera parmi les arbres nus ;
Etle Navire Saint n'aura jamais vendu

La tres rare denrée aux pays exotiques.

Il ne sait pas les feux des havres de la terre,
Il ne connait que Dieu, et sans fin, solitaire
11 sépare les flots glorieux de I'Infini.

Le bout de son beaupré plonge dans le mystere ;
Aux pointes de ses mats tremble toutes les nuits
L'Argent mystique et pur de I'étoile polaire.

Antonin Artaud - 1913 a‘dﬁﬁu‘b -Ri n\ﬁ(l&:b (% | 8?0)

5 -

Une des nombreuses interprétations du Bateau Ivre est celle d'un appel a la mer et a la liberté, violente
et dévastatrice. Artaud reprend cette idée du voyage comme métaphore de la vie, mais selon I'analyse
d'Elise Guerrero, ce poéme dévoile une foi perdue, une religion tentaculaire et étouffante. L'homme,
pour ne pas sombrer dans I'abime, s'accroche a un faux repere qu'il nomme Dieu. Aveuglé par son
obsession, il se dirige avec une obstination stupide vers ce mirage, insensible aux paysages qu'il
traverse, condamné a une errance stérile et sans retour.



Si j’étais un envouteur assassin :

Je serais Monsieur Tout-le-monde ! » Dans Suppots et Suppliciations (1947), Artaud révele que
Rimbaud n’est pas mort de rage, de maladie, de désespoir ou de misere. Si Rimbaud est mort, c’est
parce qu’on a voulu sa mort. La masse sacrée des imbéciles, qui le voyait comme un perturbateur, s'est
liguée contre lui.

« Ce que je veux dire, André Breton, c’est que comme un formidable levain d'obscénite, la masse de la
conscience s’éleve par instant, révoltée, dans les atmospheres, el non comme une supposition mais
comme un étre, comme une espece d’immense vagin pensant et qui parle, un vagin a mille millions de
téte qui menacent Gerard de Nerval, Charles Baudelaire, Edgar Poe, le marquis de Sade, le compte
Lautréamont, Arthur Rimbaud, André Breton, Antonin Artaud. »

Lettre a André Breton du 2 juin 1946

Sij’étais un Je :

Je serais un autre ! Car pour ART-hur Rimb-AUD - «Je est un autre ».
«Je pense 2 On devrait dire on me pense !»

Si ART-hur Rimbh-AUD renonce a la poésie ¢’est pour ne plus étre comme un autre.
Si ART-hur Rimb-AUD se lance avec insouciance en plein désert ¢’est pour exister.
Car entouré de ces cons on ne peut pas exister

« A chaque étre, plusieurs aulres vies me semblaient dues. Ce monsieur ne sait ce qu’il fait : il est un
ange. Cette famille est une nichée de chiens. » (Délires II)

« Un tel se croit un homme, dit Rimbaud, non, il est un chien. Et moi Artaud, j'ajoute, un tel sait qu’il est
chien (et ce : un tel c’est tout le monde) mais il s’est fail passer pour homme afin de mieux m’imposer
son chien. » (Suppots et suppliciations)

« Je crois que Rimbaud pensait qu’il I'ignore, moi je dis qu’il le sait et le cultive, et qu’il le sait parce
qu’il le cultive et qu’il le fait. » (Conférence Vieux-Colombier)

« Ce lion croit qu’il est un homme dit en substance Rimbaud, mais je lui apprends qu’il n’est qu’un
roquet. » (Messages révolutionnaires)



Si j’étais un point :

« Je serais nulle part ! » ART-hur Rimb-AUD est un nomade implacable ! Irlande, Mexique, Abyssinie,
enfer, Rodez. Partout, il méprise villes, familles, écoles, cercles, idéologies, formes, initiations, styles.
Rien ne peut I'enchainer, rien ne peut l'apprivoiser. Il brule tout sur son passage, sans laisser de
traces, sans accorder de répit, fuyant a jamais tout ce qui pourrait le retenir.

« Fe ne veux pas que le cceur émasculé par Uesprit passe a Arthur Rimbaud et je ne veux pas de la facon
littéraire d’Antonin Artaud non plus. 7 ai une autre facon d’écrire sans mental, avec le cceur, en une
aulre langue que le francais. » (Cahiers de Rodez 1945)

Si j’étais une exagération :

Je serais dans toutes les bouches ! ART-hur Rimb-AUD est enveloppé d'une aura insaisissable,
mythifiée, de poete maudit, incompris, se vautrant dans la provocation, la dangerosité, I'asociabilité et
I'autodestruction.

On a tout dit de lui : ce « voyant » dévoyé, ce voyou céleste, cet ange déchu, homme aux semelles de
vent, génie impatient, pulsion de mort déguisée en vie, ou encore cette poésie qui se consume dans
I'acte méme de son existence.

Un poete maudit (P. Verlaine)

L’'Homme-Théatre (J.L Barrault)

Un mystique a I’état sauvage (P. Claudel)

La guerre a la lettre (Gérard Mordillart)

Un monstre de pureté (J. Riviere)

Un immortel Guliver halluciné (Pierre Minet)

Un visionnaire de sa propre vie (V. Segalen)

Le vainqueur déchiré des lois naturelles (Marthe Robert)
Un aventurier de I'idéal (J-M. Carrée)

Un surréaliste dans la pratique de la vie et ailleurs (André Breton)
Le Poete cela suffit, cela est infini (René Char)

« Il a mené Uexpérience du langage au-dela de ce que nous connaissons. Mais nous, nous ne pouvons
parler d’Artaud que dans notre propre langue, selon notre mesure. » Alfred Kern



Si j’étais un mythe :

Je serais celui d’'une véritable rock star ! ART-hur Rimb-AUD fascine par son allure de jeune érudit,
beau et fougueux. Mais parfois, les mythes se batissent sur une obsession morbide née dans
I'inconscient collectif : une vie démesurée, une personnalité dérangeante, ou simplement I'illusion
d’un portrait. Ce n'est pas 'homme qu'on admire, mais la destruction qu'il incarne, une icone taillée
pour étre dévorée.

« Le mythe se construit ailleurs : d’abord sur la fascination qu’exerce le fameux portrait de Carjat
totalement ambigu (...) Cette ambigiiité sexuelle, cette beauté, cette éternelle jeunesse, c’est son coté
Dorian Gray. Oui pour les jeunes d’aujourd’hui, son coté FJames Dean, ou Fim Morrison. »

Pierre Slama

Rester une star de rock, c’est une course effrénée contre la mort et la drogue. « Il vaut mieux briler
que disparaitre », écrivait Kurt Cobain dans sa lettre de suicide. Mais briiler jeune, n'est-ce pas le prix
a payer pour une mémoire éternelle qui n’est qu’un mirage ? Une immortalité chimérique, forgée dans
les cendres d’une vie trop breve, trop intense, trop autodestructrice.

Si j’étais un destin :

Je serais celui d’un ange déchu ! Pour ART-hur Rimb-AUD, « la vraie vie est absente ». Il faut oser se
dépasser, cotite que coute ! « Il faut changer la vie », méme si cela signifie se bruler les ailes.
L'anarchiste inachevé, ART-hur Rimb-AUD, s'est consumé dans cette quéte impossible.

Ironie du sort — I’'homme aux semelles de vent meurt a 37 ans d’'un cancer du genou, tandis que
I’auteur de La Recherche de la Fécalité est terrassé par un cancer inopérable du rectum a 52 ans. Deux
poetes maudits, condamnés par la vie a des fins aussi cruelles que leur quéte de dépassement.




A PARAITRE

""ri%anourd hui




x* ARTAUD *
»* QUEER ?

Un titre provocateur destiné a ceux qui sont captif de leurs représentations figées et qui ont
perdu la maitrise du sens des mots. Le terme “queer” trouve ses origines dans le vieil
anglais “cwer/cwier” signifiant étrange, bizarre ou inhabituel.

Au début du XIXe siecle, en anglais queer servait a décrire quelque chose de singulier ou
d’anormal, sans connotation spécifique a la sexualité ou au genre. Il exprimait simplement
une déviation par rapport aux normes établies. Cependant, a partir de la fin du XIXe siecle,
et plus particulierement au XXe siecle, queer a été utilisé comme une insulte en Angletaire
et aux Etats-Unis pour stigmatiser ce qui était percu comme une deviance sexuelle. Dans
les années 1980 et 1990, avec I’émergence du mouvement queer, les militant LGBTQ+ se
sont réaproppriés ce terme pour affirmer une identité collective englobant toutes les
formes de non-conformormité sexuelle et de genre.

Artaud-Queer ? Bien que l’'on puisse présumer qu’Antonin Artaud se serait violemment
opposé a toute tentative d'organisation visant a catégoriser ou a définir des concepts tels
que le genre, il ne serait pas pour autant inappropri¢ d’explorer le terme "queer" en
relation avec son ceuvre. En effet, la pensée et les écrits d'Artaud, qui rejettent toute forme
de classification rigide, résonnent avec les principes fondamentaux de la théorie queer,
notamment en ce qui concerne la déconstruction des normes et la fluidité des identités.

Dans cet article, notre objectif n'est pas de réduire la sexualité d'Antonin Artaud a une
simple catégorisation. Nous ne disséquons pas l'individu, mais analysons le concept plus
vaste qu'il incarne. Artaud devient une figure symbolique, un déclencheur de réflexions,
dont I'importance réside moins dans sa vie réelle que dans le mythe qu'il a construit.



Liberté du corps : Repenser la sexualité d'Artaud a travers Deleuze

S’intéroger sur lorientation sexuelle d’Antonin Artaud- quil s’agisse d’hétérosexualité,
d’aséxualité ou d’homosexualité éventuelle- risque de simplifier a I'outrance une question
complexe. En recourant a la notion deleuzienne de “corps sans organes”, on peul envisager la
sexualité non pas comme une serie d’identité fixes, mais plutot comme un flux dynamique, une
force en perpétuel mouvement, se déployant au-dela des structures rigides imposées par la
société. Le “corps sans organe” en se libérant des fonctions déterminées socialement, devient un
espace d’exploration sans bornes, ou lindividu se soustrait non seulement des cadres
heterocentres et conservateurs de la sexualité, mais aussi des éliquetltes LGBTQIA +. Les
étiquettes, qu’elles proviennent de ces mouvements ou de leurs opposants, risquent de figer le
corps dans des formes déterminées, fascilement recuperable par le systeme (voir J.O 2024),
entravant son potentiel de réinvention perpétuelle.

Artaud cherchait précisément a dépasser ces limitations, a deconstruire les organes a se libérer
des roles sociaux prescrit pour atteindre un état d’intensité pure- un désir en mouvement
constant. De cette perspective, la séxualité et plus spécifiquement dans le cas d’Artaud, I’abscence
de sexualité- se concoit comme une expérimentation de forces, un espace de transformation
continue. Il ne s’agit donc plus de se conformer a des normes imposées par des mouvements,
qu’ils soient militants ou réactionnaires, mais de concevoir le corps comme un processus créatif
en perpétuelle mutation, refusant d’étre contraint par des catégories réductrices.

Dans Héliogabale ou l'anarchiste couronné, Artaud montre comment Héliogabale défie
I'homosexualité contrélée et organisée par I'Etat, qui exclut les femmes et maintient I'ordre social.
En adoptant une sexualité différente et en devenant femme, Héliogabale perturbe cet ordre établi
et remet en question les normes sexuelles de son époque : « Héliogabale dénonce ainsi le principe
homosexuel au sein de UEtat : l'homosexualité qui fonctionne autrement que celle que Heéliogabale
vit pendant toute sa vie ; celle-la est cachée, exclusive et organise l'appareil d'état. En excluant la
femme, comme objet d'échange, cette homosexualité fixe et assure lappareil d'état comme
organisaleur des flux en déterminant d'abord le sexe et le corps en flux homogene. Par conlre,
l'homosexualité d'Héliogabale se trouve dans le devenir-femme, désorganise des flux sexuels.
Heéliogabale oppose sa pédeérastie qui déterritorialise le sexe a l'homosexualité qui enferme le sexe et
soutient l'Etat comme organisateur de tous les flux de desir. »

(Artaud et U'espace des forces, Kunichi Uno)



L'Esprit Féminin d'Artaud : Analyse de son ambiguité sexuelle a travers ses écrits

I>¢étude des figures artistiques, au-dela de leurs ceuvres, souléve souvent des questions personnelles
qui peuvent sembler intrusives. En tant que chercheur, je ressens parfois un malaise face a I'aspect
voyeuriste que peut revétir I'exploration des aspects les plus intimes de la vie d’'un créateur. Mon
approche privilégie généralement I'analyse de I'ccuvre plutot que celle des orientations personnelles
de l'auteur. Cependant, dans le cas d’Antonin Artaud, il est presque impossible de dissocier son
intimité de son ceuvre, tant les deux sont profondément imbriqués.

Jai longtemps hésité a aborder la question de I'éventuelle homosexualité d’Artaud. Néanmoins, dans le
cadre d’'un numéro spécial consacré a Artaud, Genet et Rimbaud, il me semblait inévitable de se
pencher sur ce sujet. Apres avoir tenté sans succes de confier celte tache a un autre spécialiste, j'ai
finalement décidé de m’y atteler moi-méme. Mon analyse repose sur les travaux de Patrick Pognant,
qui a étudié en profondeur la sexualité d'Artaud dans son livre Antonin Artaud, La mise en échec de la
médecine. Elle integre également mes propres notes, prises en vue de la rédaction d'un ouvrage sur la
sexualité d'Artaud, actuellement en préparation.

Passons au vif du sujet: Dans C était Antonin Artaud la biographe d’Artaud, Florence de Meéredieu écrit

« Certaines rumeur (plus tard relayées dans le milieu anglo-saxon) font alors élat d’une
homosexualité averée d'artaud. en dehors, toutefois, du fameux texte d’Héliogabale et du caractere
affiché d’Artaud se présentant comme Héliogabale, on ne dispose d’aucune déclaration de sa part sur
des aventures réelles et d’aucun témoignage allant dans ce sens. Faut-il, en ce cas, parler plutot de
“tendances homosexuelles? Et ce pourrait, alors, étre Allendy qui soit, par quelques confidences, a la
source de ces rumeurs. »

En effet, les affirmations de Florence de Meredieu concernant le docteur et ami d'Artaud ne sont pas
dénuées de fondement, car Anais Nin écrit dans son journal intime au sujet du docteur Allendy : «
Maintenant il me met en garde contre Artaud. Il me dit que c’est un drogué et un homosexuel. » (Journal
1931-1934, 280) Toutefois, peut-on accorder une pleine crédibilité a ce témoignage, sachant que le
docteur Allendy était probablement influencé par une jalousie excessive envers Anais Nin, qui se
rapprochait de plus en plus d'Artaud ?



Au cours des années 2010, lors d'une rencontre littéraire a Ciudad Juarez, Renée Acosta,
universitaire de Chihuahua, a eu l'occasion d'interviewer Erasmo Palma, considéré jusqu'a sa
disparition en 2016 comme le dernier Raramuri ayant connu Artaud. Durant cet échange, Don
Palma a évoqué “un conflit de forces féminines et masculines au sein d’Artaud”, précisant qu'il ne
s'agissait pas d'une homosexualité refoulée, mais plutot d'une rencontre avec l'esprit féminin
intérieur. (Renée Acosta, De la crueldad y lo sagrado, Premio Malcolm Lowry, 2021)

Bien qu'il soit difficile de vérifier scienlifiquement une telle affirmation, il est indéniable
qu'Artaud a toujours revendiqué une certaine féminité. « Fe suis une femme, moi, et j'engendre
mon ome (homme), mon étre, mon job par mon con (...) Moi jai une sexualité de femme qui
s‘appuis par terre car mon esprit ne descend pas dans mon corps mais mon corps me remonte dans
la conscience.» Puis dans le Cahier de Rodez n"12 il ajoute : « Fe ne suis ni male, ni femelle, mais
la femme est mon expression, 'homme est ma nature. » Bien evidament cette phrase peut
étrepurement symbolique puisque Artaud souvent dans son oeuvre associent I'ame a la feminiité
et I’esprit a la masculinité.

Dans son journal intime, Anais Nin écrit : « Artaud a la Coupole déversant un torrent de poésie,
parlant de magie “Je suis Heéliogabale, U'empereur romain fou”, car il devient tout sur quoi il écrit.
» Cette identification d'Artaud a son personnage d'Héliogabale, une figure d’homosexuel
extravagant, est-elle purement fortuite ? Pourrait-elle suggérer une attirance latente d'Artaud
pour les hommes ? Patrick Pognant, dans son ouvrage Antonin Artaud, La mise en échec de la
médecine, propose d'examiner cette hypotheése : « Lhypothese qu’'Antonin Artaud ait pu avoir une
attirance pour les garcons sans que cela fit de lui un homosexuel, mérite d’étre examinée car elle
pourrait eclairer son inappétence pour les femmes. »

Cette possibilité d'une attirance non avouée pourrait-elle également s'étendre a son amitié avec
Balthus ? Artaud écrit : « Balthus ne s’est jamais suicidé pour une femme mais a cause d’une
insatisfaction de mon désir, lequel allait a U'amour et n'en recut rien. » Méme a Rodez, Artaud
évoque I'influence d'un démon qui affecte sa sexualité masculine : « C'est un homme blond,
chatain, les cheveux courts, avec une petite moustache ciree. » (XXV, 237)



Personnellement, je ne pense pas qu'Artaud ait été homosexuel ni qu’il ait eu une sexualité
déviante. I’examen de sa vie montre d’ailleurs qu’il a eu de nombreuses relations courtes ou plus
longues avec des femmes. Malgré ses efforts de chasteté méme interné en asile, il continuait a se
masturber fréquemment, et ses érections persistaient jusque dans ses dernieres années. Selon un
récit rapporté par Paule Thévenin a Gérard Mordillat et Jérome Prieur, apres avoir partagé le
méme lit qu'Anie Bernard, Artaud se serait réveillé le matin “en frappant son sexe en érection. »

(G. Mordillat, J. Prieur, La véritable histoire d'Artaud le Momo, Le Temps qu'il fait, 2020)

Il convient de souligner que sa dépendance aux drogues et sa consommation excessive ont
vraisemblablement eu un impact non seulement sur ses performances sexuelles, comme en
témoigne son interaction non aboutie avec Anais Nin, décrite dans son journal intime, mais aussi
sur I'ensemble de son comportement. Artaud, sous I'influence des drogues, se retrouvait parfois a
faire des choses dont il n'était pas maitre. Un auteur marseillais m’a confié que sa mere, ou
peut-¢étre sa grand-mere d’origine grecque, était proche de la mere d’Artaud. Celle-ci se lamentait
souvent de devoir régulierement retrouver son fils étendu dans les pissotieres de la ville. Bien que
je ne pense pas quArtaud était un homosexuel avéré, cela n’exclut pas qu’il ait pu avoir des
relations homosexuelles sous I'influence de la drogue.

Meéme s'il ne faut pas prendre tout ce qu'il écrit au pied de la lettre, Artaud évoque a plusieurs
reprises dans ses cahiers des expériences qui pourraient suggérer une relation homosexuelle. Par
exemple, dans ses derniers cahiers d'Ivry, il écrit : « Ne pas oublier les 2 énormes péchés auxquels
jai consenti, me laisser baiser par dautres, » (XXIV, 118) Dans le cahier n"12zo0 de Rodez, il
mentionne également : « Sous Uinfluence de Uhéroine et la non-défense de Uhéroine jai aimé le mal
2 instants, ce n’est pas cela, c’est que, avant de la drogue en moi, le mal s’est jeté sur moi pour en
tirer une jouissance dans mon corps et qu’il a été plus fort que moi et me fait nouer 2 fois le mal
entre mes cuisses. 7 ai accepté 2 fois le mal sous mes cuisses. » (XXII, 234)

Il est évident qu’il ne faut pas prendre tout ce qui est écrit au pied de la lettre, mais la question
mérite d’étre posée. Dans un autre passage, Artaud écrit : « L'ancre d’anus, eh bien, qu’est-ce
que j'ai fait cetle nuit-la n’a pas dit qu’est-ce que j'ai fait de mal avec un homme, 6 ans que j'ai
retrouvé ma nature et 6 mois que j'ai retrouvé mon moi. » (XVIIL, 182) Dans le cahier n’7o
(Rodez, 20-22 mars 1946, O.C. XX), il déclare : « F'ai été touché, baise, violé et enculé, ¢’était moi,
mais ca marrivera plus et c’est tout. » (XX, 377)

Encore une fois, ces propos peuvent étre interprétés de maniere figurée.






ANtonin Artauc

[ a mise en échec de la médecine




Extrait n“1

« Contrairement a une idée largement répandue, méme s’il I'a clamé a plusieurs reprises, Antonin Artaud ne
rejetait pas la sexualité. Et pour cause. Les textes qu’il a écrits laissent entendre qu’il était a tout le moins un
masturbateur et qu’il avait peut-étre eu des expériences sexuelles plus poussées que les simples rapports
hétérosexuels, aussi peu disert a-t-il été a leur propos. En effet, on ne peut écarter I’hypothese de rapports
homosexuels (consentis ou non), eu égard a ses déclarations sur I'excitation anale et la sodomie, la jouissance
inter-fémorale, etc., toutes expériences qu’il a pu vivre lors de ses séjours en maison de santé ou en hopital,
lieux propices a ce type de rapports. Il parait avoir eu une attirance pour les jeunes hommes comme
I’attestent ses relations avec notamment les jeunes internes des différents hopitaux ou il a séjourné, les
jeunes artistes (Balthus, Prevel...), éditeurs, et plus généralement les jeunes gens, particulierement masculins,
qui lui rendaient visite a Ivry (ce qui, il faut le redire, ne fait pas de lui un homosexuel mais plutot un bisexuel
ou un homosexuel refoulé, ou, plus justement, un asexuel). Une des lettres écrites a Sainte-Anne concernant
ce sujet, du fait de I'insistance élégante mais non moins maladroite dont il enroba sa demande, est explicite :
...] En attendant une intervention du Pr Claude [pour le faire libérer| je vous supplie [s. p. n.] encore une
autre fois de bien vouloir faire I'impossible [s. p. n.] pour retrouver le jeune docteur qui m’a interrogé a mon
arrivée ici devant le Dr Vercier et avec qui nous avons parlé de Kaballe, d’occultisme et de Science des
Religions. Vous m’avez dit que ce devait étre le Dr Freté. Quel qu’il soit demandez-lui de venir me voir. Il peut
beaucoup pour moi connaissant mes antécédents. » (p.284)

Extrait n“2

« La posture adoptée par le poete en pronant I'asexualité dans un délire de réinvention du corps lui
permettait de masquer sa propre souffrance et I'impasse dans laquelle il se trouvait au regard de la religion et
des theses hygiénistes, la premiere comme la deuxiéme ne tolérant en aucun cas la sexualité dite honteuse
quiil pratiquait. Dans ces conditions, la téte prise dans un étau, il ne lui était pas facile de se masturber
sereinement. D’ailleurs, a ce propos, on a trouvé dans ses écrits des positions inverses (voir supra). Quoi qu’il
en soit, il avait trouvé la solution pour se prémunir de cette sexualité encombrante. En effet, il écrivait : «
Toute sexualité et tout érotisme, Dr Latrémoliere, sont un péché et un crime pour Jésus-Christ et I'antidote
de P’érotisme et des envoutements occultes du démon est 'opium !... » (p.285)



Extrait n’3

« La sexualité, défectueuse d’Antonin Artaud (n’évoque-t-il pas a plusieurs reprises dans ses textes une
puberté qui se serait déclarée alors qu’il était agé de 18-19 ans ?), le torturera jusqu’a la fin de ses jours et c’est
en cela que les écrits sur la sexualité s’integrent naturellement dans les écrits de douleur. Va étre mesurée
I'importance fondamentale de ce qui sera appelé « le dépucelage de 1915 » et pourquoi Antonin Artaud n’était
pas impuissant comme le pensait, par exemple, le docteur Latrémoiliere (« |...] Je suis persuadé qu’il était
impuissant ! »), a la décharge du docteur, le patient le disait lui-méme. A ce stade, il pourrait étre juste
d’écrire aujourd’hui « manquait d’appétence pour une relation “normale”, avec un(e) partenaire. Mais
nombre de ses écrits sont libidineux. Enfin, a travers ces textes, se posent, entre autres, les questions de la vie
sexuelle réelle d’Antonin Artaud et celle de son orientation sexuelle (René Allendy ne fit-il pas courir le bruit
quil était homosexuel ?). Encore aujourd’hui, de nombreux psychiatres affirment que des troubles sexuels
profonds peuvent entrainer des troubles psychiques (c’est notamment le cas, par exemple, d’'un refoulement
obsessionnel, tel celui de I'homosexualité inhibée que Freud voyait comme une porte d’entrée dans la
psychose paranoiaque). » (p.251)



Les échos d'Echo

(Patrick Albert Pognant)

Un tapuscrit inédit sur Antonin Artaud du Dr Jacques Latrémoliere

Nous vous annoncons en avant-premiere la sortie d'ici quelques mois d'un ouvrage rassemblant tous les
écrits de Jacques Latrémoliere, le jeune interne de 25 ans qui a pratiqué l'intégralité des électrochocs sur
Antonin Artaud. Outre la these de Latrémoliere sur les électrochocs, rééditée pour la premiere fois, on 'y
trouvera notamment un inédit : son tapuscrit intitulé Antonin Artaud, I'Abandonné de Dieu ? dont
I'existence nous a ¢té révélée dans I'ouvrage de Patrick Pognant (Antonin Artaud, la mise en échec de la
médecine) qui en a extrait des citations. A suivre...

Le blog de Patrick Albert Pognant

En cliquant sur ce lien, vous trouverez une photo
de Jacques Latrémoliére et une notice de 2011
rédigée par Patrick Pognant (enseignant-
chercheur a I'Université Paris Descartes, Sorbonne
Paris Cité) avec laide d'Olivier et Tristan
Latrémoliere (fils et petit-fils de Jacques).

http://ppognant.online.fr/latremoliere.html

Antonin Artaud, La mise en échec de la médecine de Patrick Albert Pognant

Patrick Albert Pognant

Cet ouvrage propose une analyse approfondie de 'hypothese selon laquelle la folie
d'Antonin Artaud (1896—194%8)’ pourraiL,an)ir été VolonLaire.r\nenL sir}nglée, en s'appuyant AntoninrArtaud
sur une lecture contextualisée de ses écrits. Il met en lumiere la résistance qu'Artaud a
opposée aux pratiques médicales et psychiatriques de son temps, malgré les
traitements intensifs qu'il a subis, dont 58 séances d'électrochocs qui se sont révélées
inefficaces. Une attention particuliere est accordée a l'examen des traitements
administrés pour des diagnostics tels que la syphilis, la mélancolie, et le délire
luxuriant, qui ont marqué les années de souffrance et de désespoir qu'il a endurées.

La mise en échec de la médecine

Par ailleurs, cet ouvrage est enrichi d'une biographie abrégée d'Artaud, d'une
recension critique de ses ceuvres, et de nombreux extraits, souvent inédits ou peu
reproduits, classés par thématiques. 1l offre ainsi une vision exhaustive de la figure
d'Antonin Artaud, rendant hommage a cet intellectuel dont I'ccuvre inclassable le place
parmi les artistes majeurs du XXe siecle, dont la reconnaissance internationale
dépasse parfois celle dont il jouit dans son propre pays.  Homaton




Antonin Artud;

[ -.

Reflectlons'

Presented by
Prof. Stephen Barber
& Dr Matt Melia |

.;‘*

Keynote: Professor Richard Gough (University of
South Wales) "The Exquisite Pain of a Cruel
Theatre: Artaud's Contaminating Legacy",

Panel 1: Artaud: Culture, Image and Language
Drawings of Antonin Artaud: An Enquiry Towards
the Middle Voice (Hazel Hofman, Fresno City
College); A Machine that Breathes: Artaud and
Drawing-Magic (Joey Ryken, Glasgow School of
Art); Artaud's Pharmacological Theatre

(Melanie Reichart, Kiel University); Film: Isle of
lllusion (2024, Giorgos Galanopolous);

Panel 2: Artaud’s Last Writings: Revolution and
ARTOdicy Artaud's Fiction of Theatre From the
Last Writings'(Georg Ddcker, University of
Roehampton); Suffocating Meaning(Mischa
Twitchin, Goldsmiths University); ‘A Sinister
Assassin’: Artaud's Final-Interviews, 28-29 Feb
1948 (Stephern Barber, Kingston University);
Keynote 2: ProfessorSarah Wilson (Courtauld
Institute of art)'Ferdiére between Artaud & |sou’;
Film: 'Being & its Foetuses (Richard Hawkins);
Panel 3: Artaud, Mexico and the Balinese Theatre:
On Magmatism: Artaud, Bergson, Simondon (Joel
White, Dundee University); Perpetual Exaltation:
Artaud's Journey to Mexico (Stuart Kendall);
Artaud with Eisenstein: Hieroglyphic Writing &
Montage (Paul Koloseus, Geethe Universitét);

Sound Intervention: RADIO TARAHUMARA TUTUGURI

(Richard Crow); Film: The Artaud Dyptych

(loli Andreadi and Aris Asproulis); Panel 4: Artaud,

Subversion and Transgression
Le sang des poetes:

Artaud and R.W. Fassbinder
(Caroline Langhorst,

De Montfart University);
Empathy in Cruelty:
Re-Thinking Kim Ki-Duk's
films through Antonin Artaud
{EL;genc Kim, Kir'.gs.ton University):
Artaud and Post-Punk (Matt Melia,
Kingston University); Panel 5:-Contemporising
Artaud, The Theatre of Plague (Piotr Bockowski);
Teaching Artaud (Stephen Pritchard, Oxford);
Psychology and Its Double: Contemporary Women
Writérs Respond to Artaud (Julia Rose Lewis,
Indiana University, Nor thwest).

V) by
LN st/ -




francois Audouy

Compte-rendu séminaire Artauad

Du 30 au 31 juillet dernier s’est tenu a I'université de Kingston, dans la banlieue Sud de Londres, le plus important colloque
autour d’Antonin Artaud en Grande-Bretagne au cours des trente derniéres années. S’y réunissaient une trentaine d’intervenants
de tous bords - auteurs, réalisateurs, musiciens, traducteurs, éditeurs ou universitaires- et d’horizons géographiques différents
(Grande-Bretagne, Allemagne, Grece, Etats-Unis ou encore Corée). Organisé a Dinitiative de Stephen Barber, biographe et
traducteur britannique d’Artaud et du Docteur Matt Melia, tous deux enseignants a Kingston, le séminaire débute par un
discours inaugural du premier suivi d'une introduction a I'oeuvre d’Artaud par le Professeur Richard Gough, centrée surtout
autour du théatre et de I'influence du théoricien sur les générations futures, de Peter Brook a Grotowski. Inspiré lui-méme des
danses balinaises et de la peinture (Loth et ses filles de Lucas de Leyde, objet d’étude dans Le Théatre et son double), le théatre
artaldien, affirme Gough, manquait peut-étre encore de la rigueur de sa cruauté mais constituait une base visionnaire pour le
futur de I'art scénique. Artaud, poete et prophete du théitre davantage que metteur en scene ? C’est sur ce riche questionnement
que se clot la premiere intervention. Il semble que le colloque ait souhaité mettre a I’honneur les diverses facettes créatives du
natif de Marseille car les deux conférences du premier panel abordent les dessins d’Artaud. Hazel Hofman, enseignante a
I'université américaine de Fresno, s’interroge sur cette pratique comme une recherche de la voix intérieure, citant cette phrase
frappante de Jean Dequeker : “Je I’ai vu créer son double”. Puis, Joey Rynken, artiste et enseignant a la Glasgow School of Arts,
évoque le dessin d’Artaud comme un processus magique lié a la construction de corps nouveaux et surnaturels, notamment “La
Projection du véritable corps” ou les 50 dessins pour assassiner la magie publiés en 2004. Puis, retour au théatre pour conclure
la matinée avec Melanie Reichhart de I'université de Kiel et les notions d’”écriture a haute voix” (loud writing) et de “pharmakon”
(acceptation que nos propres créations nous échappent).

L ’apres-midi reprend son cours avec un second panel consacré d’abord au “théatre de la réflexion” par le biais de Georg Docker
de l'université de Roehampton. Cela fait cent ans qu’Artaud est I'objet de vifs débats, depuis la correspondance avec Jacques
Riviere en 1924, commence-t-il - nous fétons aussi cette année les cent ans du Manifeste du surréalisme. Cent ans de
“confrontation religieuse” avec la lecture d’Artaud selon Jacob Rogozinski -Jacques Derrida parle, lui, d’un “ennemi privilégié”-,
une confrontation toujours fructueuse pour qui se pose la question de I'étre, des lettres par la méme occasion. Dans les Cahiers
d’Ivry, note Docker, Artaud défie le monde critique et se percoit comme sa propre source, qu’il peut a sa guise arréter, détourner
ou réformer. Les glossolalies, stade ultime de la quéte de la “parole soufflée” -en termes derridiens- du poéte ne constituent plus
une réflexion mais une distortion du langage, écho de la distortion du corps. Artaud crée une suffocation de sens, surenchérit
Mischa Twitchin de I'université de Goldsmiths, tout en s’attaquant a la grammaire qui maintient les phrases en chaine au
détriment d’un verbe libre, dangereux vecteur d’anarchie.

La mort n’est jamais pour Artaud qu’une illusion collective pour nous empécher de donner libre cours a nos forces profondes,
une terreur improductive imposée par la société : “C'est toujours par pitié pour les autres qu'on se laisse aller au cercueil, qu'on
se fait descendre au trou cave, creux de camphre et de sang rougi” (Suppots et suppliciations). Dernier intervenant, Stephen
Barber lit des passages de sa traduction d’'Un Assassin sinistre, script du dernier entretien accordé par Artaud a deux journalistes
en février 1948, quelques jours avant sa mort. Deux journalistes qu’il a conjointement fascinés et terrorisés et dont le temps a
perdu la trace.



Le 31 juillet, les mémes personnalités ou presque se réunissent au méme endroit pour de nouvelles prises de parole. La
Professeure Sarah Wilson, du Courtauld Institute of Arts, a le mérite d’adopter un angle d’attaque original : celui du controversé
docteur Ferdiere vu par le pocte lettriste Isidore Isou, lui aussi victime du psychiatre. Isidore Goldstein, Juif roumain installé en
France en 1945, a choisi son pseudonyme en hommage a Tristan Tzara. Il est Pauteur d’un brilot anti-Ferdiere aussi méconnu
qu’incendiaire : Antonin Artaud torturé par les psychiatres (les ignobles erreurs de André Breton, Robert Desnos et Tristan Tzara
dans Iaffaire de I'internement d’Antonin Artaud). Si le docteur en chef de Rodez, proche du mouvement surréaliste mais prompt
a utiliser le traitement par I’électrochoc, en prend pour son grade, il faut cependant resituer le contexte, celui de la Seconde
Guerre Mondiale et de la politique d’”extermination douce” des malades mentaux qui a causé pres de 40 000 morts. Si une
célebre photographie prise la veille du retour d’Artaud a Paris, le 24 mai 1946, montre Artaud et Ferdiere souriants, le poéte a
ensuite réglé ses comptes avec 'homme de science, “ennemi né et inné de tout génie” - expression utilisée au sujet du docteur
Gachet dans Van Gogh le suicidé de la société. L’ utilisation de I’électricité médicale en France, nous apprend Sarah Wilson, a eu
pour précurseur Marat, ironiquement incarné par Artaud dans le Napoléon d’Abel Gance. Autre révélation de cette conférence :
une image de la tombe d’Artaud a Ivry-sur-Seine avant que ses restes ne soient transférés en 1975 au cimetiere Saint-Pierre de
Marseille a la demande de sa famille. Sur cette photographie prise par le poete lettriste Jean-Louis Brau, d’étranges symboles en
arriere-plan dominés par une croix chrétienne, le genre de symboles qu’Artaud aurait lui-méme pu décrire dans Héliogabale ou
d’autres textes. Symboles vaguement ésotériques qui, méme post mortem, ne nous surprennent guere, Artaud ayant toujours été
acleur et auteur de son propre dépassement, soucieux de créer ses mythes et de triompher sur la matiére. Peut-étre marqué par
le fantome d’Artaud, Jean Dequeker, alors interne de Gaston Ferdiere a Rodez, consacre en 1948 une these de médecine au cas
d’un autre dessinateur de I'asile, Guillaume Pujolle, dont la renommeée s’étendra dans les milieux du surréalisme et de I'Art Brut.
Passé de l'asile au musée (from asylum to museum, dit Sarah Wilson), le peintre du Sud-Ouest fut un personnage singulier,
également menuisier et douanier. A-t-il été guidé inconsciemment par la fievre du fou de Rodez, sa maladie plus saine, plus
sainte que toute forme de santé mentale ?

Autre conférence au contenu dense, celle de Joel White, de I'université écossaise de Dundee, autour de la notion de magnétisme
chez Artaud, Bergson et Simondon. White introduit aussi le concept de logomachie (du grec logomakhia, “combat en paroles™), la
guerre avec et contre le verbe menteur (“Toute I’écriture est de la cochonnerie”), tension essentielle d’Artaud chez qui le langage
théorique affronte le langage pulsionnel et animé (au sens de doté d’'une ame), comme si le A d’Antonin se confrontait a son
double schizophreéne constitué par le A d’Artaud. Un choc conceptuel fort dans le grand magma artaldien lapidairement résumé
dans ce passage de Suppots et suppliciations (autre titre en double S schizo-symétriques) :

“La nuit L’anarchie

La révolution La logomachie”

Le magma du verbe se transforme en lave, de méme que Freud compare I'inconscient a de successives éruptions de lave. Dans les
écrits mexicains, le volcan au nom freudien Popocatepetl, qui obs¢de Artaud jusqu’a Van Gogh, crée ces éruptions d’énergie
brute, un concept proche de du Teotl de la philosophie azteque (énergie mouvante et sacrée qui englobe toute celle du monde).
Dans les Messages révolutionnaires, traduits par Joel White (nous y reviendrons), Artaud cite explicitement Bergson : “Nous
séparons la conscience de I'état de conscience. Mais la conscience est en réalité ce que le philosophe Bergson a appelé de la durée
pure”. Quant a Simondon, un penseur des années 50 trés influencé par Bergson, il a défini les conditions énergétiques de la
possibilité. Les Messages révolutionnaires, conclut White, figurent parmi les textes les plus politiques d’Artaud, surtout dans la
revendication de I'organique contre la machine, de la culture de la terre rouge du Mexique contre celle de I'industrie et de
I’ersatz, un theme qui hantera Artaud jusqu’a Pour en finir avec le jugement de Dieu. Un théme qui a I’heure de I'urgence
écologique me semble un de ses messages les plus actuels.



C’est justement la période mexicaine d’Artaud et la question écologique que va aborder Stuart Kendall, traducteur également des
Messages révolutionnaires cette année, mais pour une édition américaine qui inclut des textes plus tardifs autour de la question
indienne. Quand Artaud arrive a Mexico début 1936, la Révolution mexicaine de 1910 est déja en train de faire long feu, du moins au
sens ou Artaud entend la révolution, c’est-a-dire celle de I’esprit et non le matérialisme dialectique qui caractérise le marxisme. On
connait les textes des Messages révolutionnaires autour de la dilution de I'idéal surréaliste dans le communisme et la ferme
condamnation d’Artaud de ce manque d’élévation spirituelle. Premiere déception pour Artaud : les élites mexicaines ont oublié la
culture indienne et les yeux rivés vers I'Europe. Or, ce qu’Artaud est venu chercher au Mexique, ce ne sont pas les fresques de Diego
Rivera mais la culture indigene, celle de la peintre Maria Izquierdo, dont le rouge rugit et dont I'ame indienne ressort plus vivante
d’une longue macération. La révolution mexicaine peut étre celle de la terre et non celle, russe, de la machine, clame Artaud.
Toujours révolution, toujours Mexique : Paul Koloseus, de I'université de Francfort, dresse un parall¢le entre Artaud et le cinéaste
Eisenstein. Si Eisenstein a produit des films de propagande soviétique quand Artaud reniait le marxisme, les deux partagent un
gout du Mexique, auquel le réalisateur a consacré un documentaire peu avant sa mort en 1948, comme celle du poéte. Ils partagent
aussi un gout pour une écriture de signes, “hiéroglyphique” dit Koloseus, qui caractérise I’art du montage théorisé par I'auteur
d’Ivan le terrible. Chorégraphie (écriture de la danse circulaire) et cinématographie (écriture du mouvement) se complétent. A
I'image du Théatre de la Cruauté, le corps de I'acteur ne devient qu’un signifiant parmi d’autres. Les deux contemporains ont le
désir de créer des stimuli, sources de conflits qui réveillent le spectateur, utilisant a ces fins “la qualité musicale du geste”. Si ’art
du montage évoque les Kanji japonais, deux signifiants associés créant un autre signifié (couteau+coeur = chagrin ; nourrisson + cri
= faim), le sens parfois s’affole et c’est la que I’art apparait.

CinémArtaud, encore, la conférence de Caroline Langhorst de I'université De Montfort de Leicester, intitulée “Artaud-Fassbinder :
le Sang des poctes” évoque linfluence de I'auteur sur le cinéaste allemand via le Living Theater, sa volonté d’organiser et
désorganiser des corps, d’opposer le corps sans enjeu de I’art bourgeois a celui, actif et vital, du Théatre de la Cruauté. Le corps
déchirant d’Artaud est un corps de cinéma, de communication extra-verbale. Caroline Langhorst prend comme exemple chez
Fassbinder le personnage de Petra Van Kant, qui prend physiquement le pouvoir. Plus surprenante, I'irruption de la Corée, via
I'intervenante Eugene Kim de I'université de Kingston, dans I'univers artaldien. On sait le tropisme oriental de I'auteur de L’Ombilic
des Limbes, mais qui le portait plutot vers I'Inde, la Chine ou le Tibel. Le cinéaste Kim ki-Duk, décrit comme un “punk boudhiste”,
a agress¢ le spectateur en filmant la débauche et I'inceste, a I'image des Cenci, la piece de 1935. Cependant, on décele dans ses films,
dit Kim, une empathie dans la cruauté ainsi qu’une relecture du concept coréen de “yopki”, désignant a la fois le grotesque et tout ce
qui excede I'imaginaire.

La derniére intervention a laquelle j’ai eu le plaisir d’assister -je n’ai pu malheureusement rester pour les trois dernicres- passe du
visuel a I'auditif en confrontant Artaud au post-punk par le biais du Docteur Matt Melia. Le post-punk comme genre musical a cette
particularité d’émerger presque conjointement au genre qui est censé le précéder (le punk anglais date de 77, le post-punk de 78
avec des groupes comme Siouxsie and the Banshees, Magazine ou Public Image Limited), de méme qu’Artaud est peut-étre déja
post-surréaliste autour de 1927. Si Matt Melia évoque avec pertinence les Allemands d’Einstiirzende Neubaten, les convulsions
épileptiques facon électrochocs de Ian Curtis de Joy Division ou le fétichisme punk rockabilly du premier groupe australien de Nick
Cave, The Birthday Party, prompt a faire passer les Sex Pistols pour des enfants de choeur, je me

demande si le vrai disciple d’Artaud, avec sa théatralité, ses changements de peau successifs ne serait pas David Bowie, dont la
trilogie berlinoise de la fin des seventies (Low-Heroes-Lodger) peut étre qualifiée de post-punk. On sait ’homme grand lecteur de
Brecht, de Mishima ou de Genet (“Jean Genie”). Stephen Barber, dans une interview a Echo Antonin Artaud, soulignait son
intervention en 1996 lors du précédent colloque londonien d’importance sur Artaud. Bowie disciple du Momo ? Son album
posthume, Blackstar, hallucinant, halluciné, qui regarde la mort dans les yeux avec une classe toute britannique pourrait constituer
un indice. Artaud, Bowie, des étres hors de ce monde et qui I’éclairent différemment.



Jespere que cette synthéese, incompléte autant que subjective, reste fidele a Pesprit du colloque. Avant de conclure, je souhaite
mentionner les traductions anglophones récentes ou a venir d’Artaud, celle des Messages révolutionnaires par Joel White pour la
collection Methuen Drama de Bloomsbury, a laquelle j’ai eu le bonheur de participer, celle des textes mexicains par Stuart
Kendall aux Etats Unis (Journey to Mexico-Revolutionary Messages and the Tarahumaras), celle de A Sinister Assassin par
Stephen Barber et enfin celles de Peter Valente des Nouvelles Révélations de I’étre, de la Conférence du Vieux Colombier et des
Cahiers d’Ivry (The True Story of Jesus Christ) aux remarquables éditions Infinity Land Press, fondées en 2013 par Karolina
Urbaniak et Martin Bladh et ayant publi¢ de nombreux textes d’Artaud, d’'Héliogabale aux Lettres d’Irlande et autour d’Artaud,
notamment les poémes de Prevel et I’essai de Peter Valente. En quittant I'université et me dirigeant vers la gare de Surbiton a
travers la banlieue anglaise, je sens que notre présence en ces lieux avait un sens, que Poeuvre d’Artaud est bien vivante et propice
a divers échanges toujours vifs et enrichissants. Loin d’un fétichisme morbide, elle me semble plus que jamais une piste

d’explorations nouvelles et une voie hors du marasme.

W
=
i
——
(4]
2
o
[«F}
o«
©
=
[

fwo day confanince

poried gy s a
rilpstation of the V Matehal Cultee
cparch Contra a1 Kingsion Unissy

2

Antonin Artaug:
New Cri

3







ANIN ARTAUD

AN’B 1NTRDDUCTION By i@ ﬁ;
D%

OEL WHITE - ae%e‘”



Une édition inédite pour le public Britannique

Le 18 seplembre 2024 marquera la parution d'une nouvelle traduction des
Messages révolutionnaires d'Antonin Artaud, réalisée par Joel White pour
Bloomsbury Publishing, prestigieuse maison d'édition reconnue notamment
pour la publication de la collection Harry Potter. Cet ouvrage représente une
contribution significative aux études artaudiennes, car il s'agit de la toute
premiere traduction de ces textes en anglais au Royaume-Uni. L'élément
inédit de cette édition réside dans l'inclusion, pour la premiere fois en
anglais, des quatre articles d’Artaud découverts en 2009 a Cuba et traduits
par Francois Audouy. Ces quatre textes, initialement parus dans la revue
Grafos et jamais publiés en francais avant 2021, sont d'une importance
¢quivalente a celle des écrits du Théatre et son Double ainsi que des autres
textes de la collection Messages Révolutionnaires. Ils ont également été
publiés en espagnol et en italien.









