
ÉCHO 
ANTONIN ARTAUD

REVUE BIMESTRIELLE SUR ANTONIN ARTAUD MAI 2024, N°7



PRÉSENTATION 
Entrelacs d'âmes : Artaud, Van Gogh et la Résonance de la Folie

Dans ce septième numéro de la revue Écho Antonin Artaud,
nous plongeons au cœur d'une exploration fascinante des liens
intimes et tumultueux entre Antonin Artaud et Vincent Van
Gogh. Comment et pourquoi Artaud s'est-il intéressé à Van
Gogh ? Sur quels points la vie de Van Gogh ressemble-t-elle à
celle d'Artaud ? Pourquoi sont-ils tous les deux considérés
comme des suicidés de la société ? Ce ne sont que quelques-
unes des questions auxquelles nous chercherons à répondre
dans les premiers articles. 

Ce numéro propose également un regard personnel sur Van
Gogh par l'écrivain François Audouy. Un texte magnifique de
Katonas Asimis offrant une perspective unique sur l'impact
indélébile du regard d’un peintre sur l'art contemporain. Nous
avons l'honneur de présenter une interview exclusive de la
metteuse en scène Ioli Andreiadi et du comédien Gene Gillette,
qui partagent leurs expériences et réflexions sur
l'interprétation des mondes intérieurs d'Artaud et Van Gogh. 

Ce numéro spécial se distingue également par la présentation
des œuvres de Christos Antonopoulos, que nous avons
surnommé le "grand peintre de la cruauté humaine". Ses
travaux, explorant la complexité de la condition humaine,
résonnent profondément avec les thématiques chères à
Artaud. 

Enfin, je suis ravi de vous dévoiler en exclusivité mon projet
personnel en cours d’achèvement : l'écriture d'une longue et
détaillée biographie d'Antonin Artaud. Écho Antonin Artaud
numéro 7 vous invite à un voyage à travers l'art, la folie, la
société et la rédemption, où les vies d'Artaud et Van Gogh
servent de phares dans la quête éternelle de la vérité et de
l'expression authentique.

   

COUVERTURE : OEUVRE ORIGINALE DE KATONAS ASIMIS
SITE WEB: K-ASIMIS.COM

Pour télécharger les anciens numéros de la
revue Écho Antonin Artaud, découvrir des
articles inédits, ou tout simplement vous
informer sur qui nous sommes et sur les livres
que nous avons publiés, n'hésitez pas à visiter
notre nouvelle page web :

  https://echoantoninartaud.com



VIE ET MOEURS DE VINCENT VAN GOGH 

SOUS LE SOLEIL DE VAN GOGH 

VAN ARTAUD DE FRANÇOIS AUDOUY

ARTAUD ET LES NEUROSCIENCES (PART II)

CHRISTOS ANTONOPOULOS 

CAHIER DE CRÉATION 

TABLE DES MATIÈRES

7

10

27

44

56

30



 

 Genèse d'un Mythe : Artaud sur Van Gogh
Une légende persiste qu’Artaud aurait écrit Van Gogh, le suicidé de la société en deux jours. Cela est dû au propos
de Pierre Loeb qui, dans les Cahiers de la compagnie Madeleine Renaud, Jean-Louis Barrault (mai 1958), raconte
qu'Artaud aurait rédigé ce chef d'œuvre en une après-midi :  « Il grimpa prestement au premier étage, s’installa
devant la table, et, de son écriture rapide, nerveuse, rédigea sur des cahiers d’écolier, sans ratures, presque, sans
repentirs, en deux après-midi le texte admirable que l’on connait l’immortel Van Gogh, le suicidé de la société. » La
réalité est un peu différente... 
   

Fin janvier 1947, une exposition consacrée à Van Gogh s'apprête à ouvrir ses portes à l'Orangerie des Tuileries.
Pierre Loeb, galeriste et ami proche d'Artaud, l'encourage à rédiger un texte sur Vincent Van Gogh. Selon le
biographe Thomas Maeder, Artaud n’aurait peut-être pas, dans un premier temps, pris cette proposition au
sérieux.
Un matin, Paule Thévenin est allée voir Artaud dans sa chambre à Ivry. Ce jour-là, Artaud lui demande de lire une
lettre que Pierre Loeb venait de lui envoyer. Dans cette lettre, où le galeriste insiste pour qu'Artaud écrive quelque
chose sur Van Gogh, était jointe la dernière page de l'hebdomadaire Arts du vendredi 31 janvier 1947, dédiée à
l'exposition de l'Orangerie. En bas de page, au centre, se trouvait un article qui commençait ainsi :  : « Sa folie ? Les
éditions A.D.I.A viennent de publier un luxueux volume : Du Démon de Van Gogh, abondamment illustré et composé
d’une importante étude du docteur Edgar Leroy (…) Nous sommes heureux de publier aujourd’hui quelques pages
extraites de l’étude du docteur Beer, qui a bien su faire le point de la pensée moderne sur la folie du peintre. » 

L'hebdomadaire Arts : Beaux-arts, Littérature, Spectacles , fondé par
le galeriste Georges Wildenstein, a été publié entre 1945 et 1952.



 

Ensuite, Paule Thévenin commence à lire l'article qui, en fait, inclut des extraits des pages 53 et 55 d'un
livre écrit par le Dr Beer. Ces passages dépeignent Van Gogh de façon plutôt négative, le présentant
comme un individu déséquilibré, sujet à des moments d'excitation intense rappelant la manie, et à des
accès de colère violents. Artaud est profondément contrarié par ces descriptions. Après avoir fini de lire,
Artaud, indigné, se lève et exprime son mécontentement en disant :  « C'est une abominable cuistrerie ! ».
Ensuite, visiblement irrité, il demande à Paule Thévenin s'il peut l'accompagner à l'Orangerie pour voir
une exposition. Puis, il note dans un cahier : « Je défendrai Van Gogh par intérêt pour ma santé, je
ménagerai partout ma santé et ma liberté. » (Dossier, Van Gogh le suicidé de la société)

Le dimanche 2 février 1947, Artaud, accompagné de Paule Thévenin, visite brièvement l'exposition de Van
Gogh à l'Orangerie. D'autres témoins mentionnent que cette visite aurait également pu inclure Denise
Colomb, Roger Blin et Marthe Robert. Ce qui est certain, c'est qu'Artaud retournera une seconde fois sur
les lieux avec Pierre Loeb. Entre le 8 et le 15 février, il rédige un premier brouillon de son texte, puis,
jusqu'au 28 février, continue à travailler dessus, le dictant à Paule Thévenin et y ajoutant parfois des
improvisations. L'introduction prend forme entre le 28 février et le 2 mars. Pour la publication de Van
Gogh, le suicidé de la société, Pierre Loeb, Marcel Bisiaux, Alfred Klein et André Dhôtel, directeur de La
revue 84 , avaient déjà présenté Alain Gheerbrant, fondateur des Éditions K, à Artaud, qui accepta de
publier le texte. Le contrat fut signé le 28 février et un à-valoir de 25 000 francs fut versé à la signature.
Le 2 mai 1947, un extrait de Van Gogh paraît dans Combat .



 

Van Gogh, le suicidé de la société par Artaud a été publié le 15 décembre 1947 par les Éditions K, situées au
2 rue des Beaux-Arts à Paris. Il a été tiré à 3 000 exemplaires et est illustré par 7 reproductions d'œuvres
de Van Gogh.

Le livre fut accueilli avec éloge et reçut le prix Sainte-Beuve de l'essai le 16 janvier 1948. Le jury était
composé de Raymond Aron, Max-Paul Fouchet, Gaëtan Picon, Henri Jeanson, Raymond Queneau, Jean
Blanzat, Maurice Nadeau, Robert Kanters, Henri Muller, Paul Guth, André Salvat, André Bay, et tous les
lauréats des derniers grands prix s'étaient réunis dans les bureaux de la Diffusion du Livre Français. Jean
Maury, dans Combat du 17 janvier 1948, écrivit : « Les membres du jury, échaudés, choisirent la voie de la
sagesse, sinon de la prudence politique. Certains aidèrent simplement Gaëtan Picon à calmer ses débats de
conscience, quand il émit l'idée, raisonnable en définitive, d'écarter Antonin Artaud, trop grand pour ce
modeste prix. Écartelé entre deux solutions extrêmes : éliminer Artaud ou le couronner par acclamations, le
jury adopta une solution moyenne : le prix à la majorité au troisième tour.»

Sur Van Gogh le suicidé de la société, il existe aussi un autre
enregistrement par Alain Cuny, un autre ami d'Artaud. 



Vie et  moeurs du génie Vincent Van Gogh

Vincent Van Gogh est né le 30 mars 1853 dans le petit  v i l lage de Groot-Zundert,  dans le Brabant septentrional ,  aux
Pays-Bas.  I l  provient d'une famil le respectable de classe moyenne, avec un historique de troubles épi leptiques du
côté maternel .  Son père,  pasteur protestant du vi l lage,  avait  épousé Anna Cornel ia Carbentus,  avec qui  i l  eut s ix
enfants :  quatre f i ls ,  une f i l le et  un enfant mort-né.  D'après le docteur Beer,  Vincent aurait  hérité de la vivacité et
de la brusquerie de sa mère,  des traits qui  se manifestaient dès son plus jeune âge par sa tendance à l ' isolement
et son caractère peu sociable.  Envoyé en pension à Zevenbergen à l 'âge de douze ans,  i l  devient à seize ans
employé dans une galerie d'art ,  grâce à son oncle,  à la Maison Goupil  & Cie à La Haye,  puis à Paris.  Par la suite,  i l
déménage à Bruxel les et à Londres.  Une déception sentimentale avec Eugénie Loyer,  la f i l le de sa logeuse à
Londres,  aurait  déclenché, selon le docteur Beer,  les premiers signes de détresse psychologique chez le jeune
Vincent.

Durant l 'hiver 1875, Van Gogh traverse une profonde crise dépressive et écrit  à son frère Théo une phrase qui
aurait  pu être inspirée par Artaud :  «  Pour agir  dans le  monde,  i l  faut mourir  à soi-même.  »  En mai 1875, i l  arr ive à
Paris,  et  commence à être tourmenté par le mystic isme. Pour Vincent,  "seul  Dieu importe",  et  i l  fréquente
assidûment les égl ises et les synagogues.  I l  entame des études préparatoires pour être admis à la faculté de
théologie d'Amsterdam, aspirant à devenir prêtre comme son père,  mais son tempérament l 'empêche de suivre les
directives de ses supérieurs.  I l  se met alors à évangél iser,  mais sa passion,  son fanatisme et son incapacité à se
conformer aux attentes ne le rendent pas convaincant.

Vers 1880, i l  v it  dans la pauvreté,  dormant et mangeant peu. Théo, son frère,  tente de le convaincre d'exercer
n' importe quel  métier,  de boulanger à bibl iothécaire,  mais Van Gogh ne trouve de réconfort que dans le dessin.
Dessiner lui  apporte la paix de l 'esprit  et  un renouveau d'énergie.  C'est en décembre 1881 qu' i l  réal ise sa
première toi le,  et  dans les neuf années qui  lui  restent à vivre,  i l  peindra plus de 2 100 œuvres,  dont environ 860
peintures à l 'hui le et  plus de 1 300 aquarel les,  dessins et esquisses,  devenant l 'un des peintres les plus inf luents
de l 'histoire de l 'art  occidental .  

En février 1882, accablé par le désespoir et  la peur de la sol itude,  Vincent van
Gogh s' instal le avec une femme, qu' i l  avait  rencontrée dans un cabaret,  ancienne
prostituée au visage marqué par la variole,  connue pour son ivrognerie et sa
paresse,  enceinte et déjà mère d'un enfant.  I l  envisage de l 'épouser,  ce qui
provoque le mécontentement de sa famil le.

Progressivement,  i l  devient de plus en plus hosti le et  morose envers ses parents,
qui  f inissent par ne plus pouvoir le tolérer.  Même la rel igiosité de Vincent
change, puisqu’ i l  dit  à son père qu’ i l  trouve la rel igion horrible.  Son père écrira :
«  Vincent devient pour nous de plus en plus étranger.  I l  ne nous regarde plus.  » À
cette époque, Van Gogh est de plus en plus f iévreux,  nerveux,  insomniaque. I l  a
tout juste 30 ans mais i l  se sent vieux et malade. C ’est à cette époque qu’ i l
commence à fréquenter des peintres célèbres et à passer des soirées avec eux,
plongé dans le tabac et l ’absinthe.

À 35 ans,  Van Gogh vit  une courte période à Paris chez son frère,  mais la
cohabitation n'est pas possible.  Le 18 septembre 1888, Van Gogh part pour Arles
où, dans un premier temps, i l  s ' instal le dans l 'hôtel-restaurant Carrel  et  ensuite,
i l  loue le 1er mai la Maison Jaune au 2,  rue Lamartine.  C ’est dans cette maison
que se trouve la célèbre chambre à coucher immortal isée dans ses toi les.  «  I l
voudrait  mieux travai l ler  dans la chair  même que dans la couleur » ,  i l  écrit  à son
frère.  «  Une nuit ,  voulant peindre la majesté nocturne du Rhône roulant ses f lots  au
pied des murs d ’Arles,  i l  se rendit  sur les quais avec son chapeau bizarrement muni
d’une couronne de bougies.  I l  peignait  la splendeur des nuits  dans la sol i tude,  leur
senteur,  leur inf ini .  »   écrit  Dr Beer dans Du démon de Van Gogh.
 

Vincent Van Gogh à 19 ans 

© Crédit  photo :  Van Gogh Muséum Amsterdam  



Le 28 octobre 1888, Gauguin arrive à Arles et s ' instal le dans la Maison Jaune avec Vincent Van Gogh. Leur vie commune
est marquée par de longues séances de peinture,  entrecoupées de fréquentes vis ites aux prostituées et de soirées
arrosées.  Le désordre dans lequel vit  Vincent surprend Gauguin,  qui  tente d'apporter un semblant d'ordre.  Cependant,
quand Gauguin évoque son intention de quitter Arles,  cette idée bouleverse profondément Vincent,  qui  craint la
sol itude. C'est dans ce contexte que Gauguin raconte ces événements :  «  Le soir  même nous al lâmes au café.  I l  pr i t  une
légère absinthe.  Soudainement i l  me jeta à la tête son verre et  le  contenu.  J ’év i tai  le  coup et  le  prenant à bras le  corps je
sort is  du café.  ( . . . )  À son révei l ,  très calme,  i l  me dit  :  «  Mon cher Gauguin,  j ’a i  un vague souvenir  que je vous ai  offensé hier
soir .  -  Je  vous pardonne volontiers et  d ’un grand cœur,  mais la scène d ’hier pourrait  se produire à nouveau et  s i  j ’étais
frappé je pourrais  ne pas être maître de moi et  vous étrangler.  Permettez-moi donc d ’écr ire à votre frère pour lui  annoncer
ma rentrée.  ( . . . )  Le soir  arr ivé j ’avais  ébauché mon dîner et  j ’éprouvai  le  besoin d ’al ler  seul  prendre l ’a ir  aux senteurs des
lauriers en f leurs.  J ’avais  déjà traversé presque entièrement la place Victor-  Hugo,  lorsque j ’entendis derrière moi un pet i t
pas bien connu,  rapide et  saccadé.  Je  me retournai  au moment même où Vincent se précipitait  sur moi un rasoir  ouvert  à la
main.  Mon regard dut à ce moment être bien puissant car i l  s ’arrêta et  baissant la tête i l  reprit  en courant le  chemin de la
maison.  »   
 

Gauguin,  v is iblement troublé,  passe la nuit  dans un hôtel  à Arles.  Le matin suivant,  i l  est  surpris de voir  des
gendarmes devant leur domici le.  Le commissaire lui  raconte que Van Gogh, après être rentré,  s 'est  dramatiquement
coupé l 'orei l le.  Le sang a soui l lé les deux pièces et le petit  escal ier menant à leur chambre.  Dans un geste de
désespoir,  Van Gogh a emballé son orei l le tranchée et l 'a offerte à une femme qu' i l  connaissait  dans une maison close,
avec le message :  ‘ ‘Ceci  est en souvenir de moi. ’ ’  

Le 25 décembre 1888, à la suite d'une grave crise psychique, Van Gogh est admis dans une chambre de l 'Hôtel-Dieu à
Arles.  Obsédé par l ' idée du suicide,  i l  écrit  une lettre à son frère Théo :  «  Tu aurais été pauvre tout le  temps pour me
nourrir ,  mais moi ,  je  rendrai  l ’argent ou je rendrai  l ’âme. » Le 7 janvier 1889, Vincent Van Gogh sort de l ’hôpital  pour
retourner une fois de plus à la Maison Jaune. Mis à part les 23 francs envoyés par son frère Théo, i l  ne dispose
d'aucun autre moyen f inancier.  Les habitants d ’Arles,  préoccupés par son comportement,  adressent une pétit ion au
maire de la vi l le le décrivant comme quelqu'un de potentiel lement dangereux pour lui-même et pour autrui ,  suggérant
qu' i l  ne devrait  pas être autorisé à vivre en l iberté.  Une foule se rassemble devant sa maison, manifestant
bruyamment.  En réaction,  Van Gogh, fortement perturbé,  se trouve dans sa chambre,  cr iant et  jetant des tableaux à
travers la fenêtre.  Suite à ces événements,  i l  est  admis de son plein gré à l 'asi le de Saint-Paul-de-Mausole à Saint-
Rémy-de-Provence,  un ancien monastère doté de jardins et d'un cloître,  reconverti  en établ issement psychiatr ique. Le
23 mars 1889, dans un état de détresse profonde, Van Gogh tente de consommer de l 'essence de térébenthine et de
manger des peintures :  «  Les hal lucinations intolérables ont cependant cessé,  actuel lement,  se réduisant à un s imple
cauchemar,  à force de prendre du bromure de potassium.  »  

Vincent Van Gogh en conversation avec Paul  Gauguin et  Émile Bernard…
© Crédit  photo :  Serge Plantureux



À l 'asi le,  Van Gogh commence à éprouver des pensées rel igieuses,  rappelant la ferveur rel igieuse qui  animera,
bien plus tard,  Artaud à l 'asi le psychiatr ique de Rodez.  Au son de la cloche d'une égl ise,  i l  confie :  «  Je  ne suis  pas
indif férent et  dans la souffrance même, quelquefois ,  des pensées rel ig ieuses me consolent beaucoup. » (10 septembre
1889).  

Le 16 mai 1890, Vincent quitte Saint-Rémy pour arriver à Paris où i l  retrouve son frère Theo, désormais marié à
Johanna Van Gogh-Bonger,  enceinte à l 'époque. Johanna note que Vincent semble mentalement plus sol ide que
Theo. En quête de consei ls ,  Theo consulte Pissarro,  qui  suggère d'envoyer Vincent à Auvers-sur-Oise pour être pris
en charge par son ami,  le Dr Gachet,  un passionné de peinture et ami des art istes.  Vincent arrive donc à Auvers-
sur-Oise le 21 mai 1890, prenant logis à l 'auberge Ravoux,  place de la Mairie.  

Lors de leur première rencontre,  Vincent trouve le Dr Gachet plutôt excentrique. I l  confie même à son frère le
trouver presque aussi  dérangé que lui-même. Le dimanche de Pentecôte,  le Dr Gachet invite Vincent chez lui .  Le
Dr Gachet,  tout comme le docteur Ferdière avec Artaud, encourage vivement Van Gogh à se consacrer
intensivement à la peinture,  résultant en la création de 74 toi les en deux mois,  soit  plus d'une par jour.  Début
jui l let ,  les relat ions entre Van Gogh et son médecin se détériorent.  Vincent écrit  à son frère :  «  D’abord i l  est  plus
malade que moi à ce qu’ i l  m’a paru,  ou mettons juste autant,  voi là.  Or,  lorsqu’un aveugle mènera un autre aveugle,  ne
tomberont- i l  pas tous deux dans le  fossé? »

Le dimanche 27 jui l let  1890, quelques heures avant de mettre f in à ses jours,  Vincent peint ce qui  sera sa dernière
œuvre,  Racines d'arbres .  Theo vient juste de lui  annoncer que son f i ls  est malade, sa femme exténuée, et  qu' i l  ne
peut plus lui  envoyer d'argent.  Selon le Dr Gachet,  Vincent se t ire une bal le de revolver dans la poitr ine,  dans une
plaine derrière le parc d'un château. Robuste,  i l  survit  à sa blessure et,  ensanglanté,  réussit  à regagner sa
chambre. Après 30 heures d'agonie,  Vincent Van Gogh meurt le mardi  29 jui l let ,  à 1h30 du matin.  Comme Arthur
Rimbaud, Roger Gi lbert-Lecomte,  ou René Daumal,  i l  n 'avait  que 37 ans.  



 

Sous  le  Sole i l  de  Van Gogh,  un bras ier  sous  le  jugement

La résistance tragique de Van Gogh face à  l 'abîme sociétal  

Dans Van Gogh,  le  suicide de la  société ,  Antonin Artaud déchire le  voile  de la  bienséance pour exposer les
actes extrêmes de Vincent Van Gogh,  tels  que l 'auto-mutilation de se cuire la  main et  de se couper l ’orei l le ,
non pas comme des fol ies,  mais  comme des actes de résistance pâles face aux abominations et  à  la
dépravation érigées en systèmes par nos sociétés modernes.  L 'hypocrisie ,  la  corruption,  et  l ' injustice ne sont
pas des accidents,  mais  les  fondations mêmes de l 'ordre établi .  

Mais  là  où Artaud frappe avec la  force d 'un coup de tonnerre,  c 'est  en désignant la  société non seulement
comme moralement fai l le ,  mais  comme activement criminelle  dans son obstination à  écraser toute velléité  de
changement.  Selon lui ,  l ' inertie  sociale  est  le  véritable crime,  un attentat  à  la  vie  et  à  la  créativité,  un mur
dressé contre l 'évolution de l 'humanité.  

Les sociétés et  les  institutions qui  les  représentent travail lent  constamment à  réprimer les  visions qui
défient le  statu quo.  Par peur de perdre ses acquis  et  sa  sécurité,  la  société adopte une forme de mauvaise foi
dominante ( le  jugement de Dieu)  et  cherche,  par des influences néfastes (envoûtements) ,  à  corriger les
comportements qui  la  déstabil isent.  La disparition de Van Gogh,  ainsi  que cel les  de tous les  artistes qui ,
encore aujourd'hui ,  décident de quitter  ce monde de leur propre volonté,  transcende la  notion de simple fait
divers.  El le  symbolise le  point  culminant de rituels  occultes et  de messes noires,  orchestrés par les  abysses de
notre inconscient collectif .  Des f igures quotidiennes,  du commerçant de notre quartier  à  la  concierge,  du
riche propriétaire à  l 'entrepreneur dépourvu d'éthique,  jusqu'au philosophe célébré par les  médias,
participent sans le  savoir  à  cette conspiration funeste.  Nos sociétés se métamorphosent en cimetières habités
par des zombies,  des doubles maléfiques,  et  des marionnettes manipulées,  engagés dans un combat acharné
pour éradiquer toute étincelle  de conscience qui  s 'élève au-dessus de notre existence terrestre.

Pour Artaud,  si  Van Gogh et  Gérard de Nerval  se  sont vus diabolisés,  accusés de fol ie ,  poussés au suicide,  c 'est
parce que le  démiurge — c’est-à-dire la  psyché collective de monsieur tout le  monde — tremblait  à  l ' idée que
leur vérité  subversive ébranle les  fondations de son conformisme étouffant.  Le suicide n 'est  jamais  un acte
isolé,  de la  même manière que nul  ne vient au monde seul .  I l  survient lorsque l 'entourage,  caractérisé par sa
duplicité,  menace notre essence et  même notre existence.  La société,  prétendant à  la  bienveil lance et  à  la
guérison,  visait  en réalité  à  s 'approprier  la  nature même de Van Gogh.  Son potentiel  d 'expression,  encore
méconnu,  et  sa  vision avant-gardiste étaient devenus insupportables pour beaucoup de ses contemporains.  La
vulnérabil ité  de l 'artiste soulignait  la  fragil ité  des structures sociales,  tandis  que son existence et  son œuvre
contestaient les  fondements mêmes de ces institutions,  le  plaçant ainsi  au centre d 'une exclusion
systématique.  Victime d'un système hypocrite,  Van Gogh a été empêché d 'atteindre son plein potentiel ,
comme un sacrif ice sur l 'autel  de la  fausse semblance.  Perçu comme une menace insurmontable par les  "bien
pensants" ,  son génie devait  être réprimé dès ses premières manifestations.

 



 

 Persistante Lumière :  L 'Engagement d 'Être Vraiment Vivant

I l  y  a  des gens sur Terre qui  possèdent une lumière (un taux vibratoire élevé) ,  tandis  que d 'autres sont
éteints .  Ce qui  détermine si  cet  être dense se transforme en un corps lumineux ou devient i l luminé,  c 'est
l ' intention avec laquelle  cette force est  dirigée.  Tant que Van Gogh canalise sa lumière dans l 'exécution
de son art ,  le  monde devient beaucoup plus riche.  Cependant,  quand,  en raison de préoccupations l iées à
la  survie matériel le ,  cette force réveil le  des angoisses,  cette pensée néfaste génère chez lui  des pulsions
suicidaires et  autodestructrices.  Comme l 'écrit  très  justement Jamblique dans Les Mystères de l 'Égypte ,
ce  n 'est  pas la  lumière ou la  possession de richesses,  spirituelles  ou matériel les ,  qui  est  dangereuse,  mais
plutôt  la  manière dont on s 'en sert .  

Poser la  question Van Gogh était-i l  fou ?  de cette manière est  inadéquat.  En réalité,  certaines personnes,
de par leur nature ou leurs choix de vie,  sont devenues plus fragiles  que d 'autres.  Cela  a  l ' inconvénient
de les  éloigner des normes de la  société dominante et  de les  rendre plus seuls ,  mais  également
l 'avantage,  en les  détachant de cel les-ci ,  de les  pousser vers d 'autres manières de penser et  des
potential ités  d 'être différentes.  Si  la  société avait  uti l isé  leur différence pour se remettre en question,
el le  aurait  pu évoluer ou du moins gagner en souplesse.  

Les gens s 'étonnent que Van Gogh peigne la  nuit ,  coiffé  d 'un chapeau orné de bougies.  Pourquoi  diable le
taxer de fol ie  ?  Lui ,  en opposition aux paresseux qui  choisissent le  sommeil ,  persiste avec acharnement
dans sa peinture.  Pourquoi  créer,  s inon par une urgence vitale  ?  Pourquoi  Van Gogh n'a-t-i l  jamais  f léchi
?   Dans sa quête d 'absolu,  avait-i l  d 'autre choix ?  Toute création est  un cri  d 'évasion de l 'enfer .  Consumé
par le  chaos et  une vital ité  démesurée,  i l  ne pouvait  pas faire autrement.  Van Gogh,  tel  Artaud,  est  un
incendie :  tenter de l 'enfermer dans un 'couti  anatomique'  c 'est  condamner cette boîte à  brûler .  Van
Gogh,  qui  s 'est  délibérément amputé d 'une main,  n 'a  jamais  reculé devant le  chaos de la  guerre.
Audacieux jusqu'à  l 'os ,  i l  a  embrassé l 'existence avec une ferveur que l 'humanité,  dans sa banalité,  ne
peut qu'envier .  Pour lui ,  la  vraie  santé transcende l 'absence de maladies,  se  mesurant plutôt  à  l ' intensité
brûlante avec laquelle  on fait  face aux épreuves de la  vie .  Van Gogh n'a  jamais  eu peur de mourir  pour
vivre.  Qu’est-ce que cela  veut dire ?  «  Ça veut dire que le  roi  Van Gogh n’eut jamais  peur de la  guerre
pour enlever vivre à  exister  (… )  Qui  ne sent pas la  bombe cuite,  et  le  vertige comprimé n’est  pas digne
d’être vivant.  »

Est-ce que Van Gogh aurait  pu continuer à  vivre et  créer de cette manière sans devenir  fou ?  Artaud nous
répond que oui ,  s i  la  société l 'avait  soutenu dans sa quête de l ' infini ,  dont el le  aurait  el le  aussi  tout à
gagner.  Pour comprendre cela,  i l  est  important de noter que pour créer de tels  tableaux,  Van Gogh,  qui
n'est  pas une intel l igence artif iciel le  mais  un humain,  doit  mobil iser  l 'ensemble de ses facultés mentales
et  physiques.  Pour arriver à  un tel  résultat ,  i l  doit  être extrêmement concentré,  précis ,  et  calculer  le
moindre détail .  Et  vu la  masse d 'œuvres qu' i l  produisait ,  cet  effort  était  quotidien.  Vincent Van Gogh
écrivait  à  son frère Théo :  «  Lorsque je  reviens d 'une séance comme ça,  je  t 'assure que j 'ai  le  cerveau si
fatigué que si  le  travail  se  renouvelle  souvent,  comme ça a  été le  cas lors  de cette moisson,  je  deviens
complètement abstrait  et  incapable de tas  de choses ordinaires.  Dans ces moments,  la  perspective de ne
pas être seul  ne m'est  pas désagréable.  » 



 

Plutôt  que de nourrir  sa  quête d 'une essence plus profonde,  la  société n 'a  fait  qu'aiguiser ses tourments.
El le  lui  martelait  sans cesse qu'en tant qu'élément de ce mécanisme social ,  i l  devait  s 'engager corps et
âme dans sa machinerie .  Cependant,  cela  projette une ombre ardente sur l 'existence même de cet
engagement :  est-i l  sage de se soumettre à  une société uniquement obsédée par l 'accumulation
frénétique de biens,  la  suprématie implacable sur autrui ,  et  une quête désespérée de richesses ?
Comparer un tableau de Van Gogh à un coup spectaculaire en bourse i l lustre parfaitement cette
absurdité :  l 'un enrichit  l 'âme,  tandis  que l 'autre ne fait  qu'al imenter une frénésie matérial iste  sans f in.
Et  i l  est  tout à  fait  logique que,  face à  cette tension insoutenable que nous venons de décrire,  Vincent
Van Gogh,  submergé par l 'angoisse,  ait  succombé en 1890 à  une crise à  la  fois  physique et  mentale.  I l  est
également normal  que,  cinquante ans plus tard,  dans un écho tragique,  Antonin Artaud ait  connu un sort
similaire.  Ce n 'est  donc pas en cherchant l ' infini  que Van Gogh est  mort,  mais  parce qu'on lui  a  refusé de
le vivre.  

Bien évidemment que les  envoûtements existent puisque Van Gogh est  mort  car  i l  s ’est  senti  étouffé,
suite à  la  naissance du f i ls  de son frère Theo,  perçu comme une bouche à  nourrir  de plus.  Van Gogh
n'était  pas un fainéant.  Même s ' i l  ne gagnait  pas sa vie,  i l  travail lait  plus que n' importe qui .  C 'est
précisément parce qu' i l  était  vivant dans un monde inerte qu' i l  dérangeait .  La clairvoyance surnaturelle
de Van Gogh terrif iait .  La société a  cruellement étouffé son élan vital ,  le  réduisant à  n’être qu’un artiste
emprisonné dans son propre génie.  En somme,  el le  a  saboté sa quête de vivre avec intensité chaque
instant.  La mort  de Van Gogh est  un meurtre imposé par une société incapable de supporter son intense
désir  de vivre.  Plus vivant que tous les  vivants,  c ’est  la  f ièvre créative de Van Gogh qui  est  sa  véritable
santé :  «  Quand je  suis  malade,  c ’est  que je  suis  envoûté,  et  je  ne peux pas me croire malade si  je  ne crois
pas,  d’autre part ,  que quelqu’un a  intérêt  à  m’enlever la  santé et  profite  de ma santé.  »  

 



 

Voix étouffées :  Le double tranchant de la  psychiatrie  dans la  vie  d 'Artaud et  Van Gogh

« Ça va mal  parce que la  conscience malade a  un intérêt  capital  à  cette heure à  ne pas sortir  de sa maladie.  C’est
ainsi  qu’une société tarée a  inventé la  psychiatrie  pour se défendre des investigations de certaines lucidités
supérieures dont les  facultés de divination la  gênaient.  »
 
Dans le  théâtre perturbant de la  société moderne,  la  psychiatrie  joue un rôle  paradoxal ,  naviguant entre le
havre de paix et  la  geôle de l 'esprit .  Antonin Artaud,  avec une vigueur caractéristique,  crit ique la  psychiatrie
non comme un sanctuaire thérapeutique,  mais  comme un "bastion d ' incompétence" ,  où l ' individu est  davantage
enfermé par des pratiques et  un langage qui  étouffent son essence véritable,  plutôt  que d 'être l ibéré.  À travers
le  cas de Van Gogh,  Artaud i l lustre la  lutte contre cette répression institutionnelle .  L 'existence et  le  travail  de
l 'artiste,  vus comme une remise en question vivante,  ont été minimisés à  néant par les  autorités
psychiatriques.

Et  vous pourriez objecter  :  Mais  n 'étaient-ce pas des psychiatres qui  ont encouragé Artaud et  Van Gogh à créer
?   Certes,  i ls  ont stimulé leur expression artistique,  mais  en déviant leur vision authentique.  Les psychiatres
amis de l 'art ,  à  l ' instar  du Dr Gachet et  du Dr Ferdière,  sont crit iqués pour leur tendance à  détruire plutôt  qu'à
soigner,  orientant la  créativité  vers des voies socialement acceptables et  réprimant ainsi  toute expression de
révolte artistique.  Sous prétexte de bienfaisance,  ces psychiatres ont manipulé leur créativité  pour servir  leurs
propres objectifs ,  excluant ainsi  toute forme d'art  pouvant contester  l 'ordre établi .  En canalisant leur
expression vers une créativité  approuvée,  ces autorités  n 'ont fait  que réprimer des voix qui  auraient pu être
subversives.  La tâche imposée par la  société à  ces psychiatres consiste à  empêcher les  esprits  créatifs
d'exprimer pleinement leur nature d 'al iénés authentiques :  «  Et qu'est-ce qu'un al iéné authentique ?  C 'est  un
homme qui  a  préféré devenir  fou,  dans le  sens où socialement on l 'entend,  que de forfaire à  une certaine idée
supérieure de l 'honneur humain.  »  Un al iéné authentique est  un homme qui  a  décidé d 'être hors de ce monde et
de ses machinations déshonorantes.

Les interactions quotidiennes entre psychiatres et  patients,  loin d 'être bien intentionnées,  se  révèlent être des
pièges sournois,  plantant les  semences de désastres psychologiques.  Une simple remarque peut précipiter  une
âme vulnérable vers le  gouffre du suicide.  Artaud condamne fermement cet  effet  papil lon destructeur,  où une
négligence psychiatrique peut conduire une intel l igence bri l lante à  s 'effacer.  Se souvenant comment les  visites
du Dr Ferdière ont aggravé ses sentiments d ' impuissance et  de frustration,  Artaud admet qu' i l  pourrait  être
incité  au crime si  confronté à  l 'accusation :  «  Monsieur Artaud,  vous délirez » .  I l  n 'est  donc pas surprenant que
Van Gogh se soit  suicidé suite à  un entretien avec son psychiatre.  Ce même diagnostic ,  «  vous délirez » ,  a
vraisemblablement poussé Van Gogh vers le  désespoir  qui  l 'a  conduit  à  sa  f in tragique.  «  I l  est  à  peu près
impossible  d’être médecin et  honnête homme, mais  i l  est  crapuleusement impossible  d’être psy- chiatre sans
être en même temps marqué au coin de la  plus indiscutable fol ie  :  cel le  de ne pouvoir  lutter  contre ce vieux
réflexe atavique de la  tourbe et  qui  fait ,  de tout homme de science pris  à  la  tourbe,  une sorte d’ennemi-né et
inné de tout génie » 

Pour conclure,  Van Gogh n'a  pas été vaincu par un excès de passion,  mais  plutôt  par une suffocation
émotionnelle ,  étouffé par l 'ostracisme et  la  précarité .  Son suicide,  loin d 'être une décision isolée,  est  le
résultat  tragique de l ' indifférence et  de la  cruauté collectives.  Les représentants de la  société,  notamment les
psychiatres,  ont  également joué leur rôle  dans ce dénouement.



 

Van Gogh/ Artaud ou l ’alchimiste couronné

« Les tournesols  de Van Gogh ne sont-i ls  pas plus dangereux que le  vri l l  des anciens alchimistes.  »
Antonin Artaud,  Van Gogh le  suicidé de la  société

Artaud salue avec ferveur l 'audace brute de Vincent Van Gogh qui ,  plongeant dans des sujets  d 'une simplicité
déconcertante,  révèle un mépris  catégorique pour le  superflu narratif ,  les  idéologies encombrantes et  les
scènes anecdotiques.  Avec une intensité inégalée,  i l  cherche plutôt  à  saisir  l 'essence pure de la  vie,  exposant le
cœur vibrant de son sujet :  «  Si  Van Gogh est  le  peintre le  plus peintre de tous les  peintres c ’est  qu’i l  est  le  seul
qui  n’ai  pas voulu dépasser la  peinture comme moyen de son œuvre et  de ses moyens.  (… )  Rien que peintre,  Van
Gogh,  et  pas plus,  pas de philosophie,  de mystique,  de rite,  de psychurgie ou de l iturgie,  pas d’histoire,  de
littérature ou de poésie .  »

Van Gogh rejette avec force l ’ idéalisation de la  nature.  I l  peint  avec une authenticité  presque brutale,
capturant l ’ instant présent dans toute sa vérité  crue.  Van Gogh n’embell it  pas la  vie  mais  la  montrant dans sa
cruauté la  plus pur,  i l  l ’a  réinvente.  Dans le  paysage artistique,  rares sont les  peintres qui  ont hissé la
simplicité  à  une tel le  densité de réflexion philosophique comme Vincent Van Gogh.  Son engagement radical
pour l 'authenticité,  transparaissant dans chaque toi le ,  révèle non pas une nature simplement observée,  mais
radicalement transformée.  Van Gogh a capturé dans le  banal  quelque chose d 'extrêmement profond et  riche,
bien au-delà de ce que nos regards blasés saisissent habituellement.  Une œuvre de Van Gogh change à  jamais
notre perception de la  nature :  «  Van Gogh commença à  donner au Solei l  un sens qu’i l  n’avait  pas eu jusque-là .
»,  écrit  Henri  Michaux 

Van Gogh renonce en peignant à  raconter et  se  raconter des histoires.  Van Gogh peint  sans en comprendre la
nécessité  intérieure,  pourquoi  dans quel  but.  Et  c ’est  justement parce qu’i l  est  peintre et  pas penseurs qu’i l
goute plus que tout le  monde à  l ’ instant présent.  Gauguin poursuit  avec ferveur le  symbolisme,  tandis  que Van
Gogh,  sans pitié ,  démystif ie  le  mythe,  le  ramenant au concret .  Pour Van Gogh,  la  nature devient le  tableau
vivant de sa passion dévorante pour la  peinture,  un terrain où s ’exprime son dialogue constant avec le  monde,
loin de toute superficial ité  :  «  La vérité,  c ’est  qu’i l  n’est  pas d’art  plus sain…  i l  n ’est  pas d’art  plus réel lement,
plus réalistement peintre que l ’art  de Van Gogh…  Van Gogh n’a  qu’un amour :  la  nature ;  qu’un guide :  la
nature.  I l  ne cherche rien au-delà parce qu’i l  sait  qu’i l  n’y a  rien au-delà.  » ,  écrit  Octave Mirbeau,  dans son
article  Vincent Van Gogh,  publié  dans Le journal  du 17  mars 1901.   

Ses sujets ,  plus que de simples représentations,  sont des empreintes indélébiles  de sa profondeur,  des suppôts
figés dans le  temps et  l 'espace.  Sa technique de peinture tranche dans le  vif  de ses tourments.  Chaque coup de
pinceau est  une confession,  une mise à  nu brutale  de sa vulnérabil ité ,  un cri  s i lencieux d ' intimité et  d 'humanité
à l 'état  brut.  

Contrairement à  l ' image qu'Artaud se fait  d 'artistes tels  que Brueghel  ou Bosch,  Van Gogh al lait  bien au-delà de
la  simple profession de peintre.  Porté par une passion dévorante pour la  peinture,  i l  nécessitait  une
concentration totale,  cruciale  pour sa capacité à  demeurer connecté à  la  réalité .  La peinture,  pour Van Gogh,
n'était  pas un moyen de subsistance – en témoigne le  fait  qu' i l  n 'a  quasiment rien vendu de son vivant – mais
l 'expression la  plus authentique de son âme.  Cette nécessité  de peindre était  pour lui  essentiel le  pour garder
son équil ibre.  C 'est  cette intensité qui  confère à  ses  œuvres leur puissance et  leur authenticité  uniques.  



 

Van Gogh possède un talent unique pour inspirer  une compréhension profonde,  surpassant ainsi  ce que la
l ittérature et  les  mots peuvent exprimer.  Lorsqu' i l  s 'agit  de saisir  la  vérité  ou l 'art  de Van Gogh,  la  psychiatrie
ne semble être qu'un abri  pour ceux qui ,  à  la  manière de Jacques Lacan,  recourent à  un jargon confus pour
tenter d 'expliquer les  profondes puretés de l 'âme humaine.  Certes,  Van Gogh parle  au sens avant de parler  à
l ’ intel lect ,  mais  cela  ne signifie  pas que les  tableaux de Van Gogh ne racontent rien.  Le simple sujet  d 'un
bougeoir  al lumé posé sur une chaise en pail le  sous une lumière violacée révèle davantage sur la  psychologie
humaine que bien des mots.  Pour Van Gogh,  i l  suffit  juste de ce bougeoir  pour manifester  la  terrible  absence de
Gauguin et  la  fragil ité  de l 'existence et  du temps qui  passe.  Aucune description textuelle  ne peut égaler
l 'expérience directe de ce tableau.  Aucune tragédie grecque ne saurait  égaler  cette intensité .  Cette
inadéquation entre le  langage et  l 'expérience artistique souligne la  singularité  et  la  puissance de l 'art  en tant
que moyen d'expression et  de communication,  capable de transcender les  l imites du discours rationnel  et
scientif ique.

La réalité,  tel le  que la  peint  Van Gogh dans ses toi les,  est  bien plus puissante et  significative que toute f iction,
mythologie,  fable,  divinité,  surréalité  ou conceptualisation artistique.  Contrairement à  ce que certains
pensent,  les  tableaux de Van Gogh ne sont pas peuplés de fantômes,  de visions,  ou d’hallucinations,  mais  i ls
incarnent plutôt  une lumière ardente,  aussi  tangible que l ’ intensité lumineuse d’un solei l  torride de midi .  Avec
des sujets  extrêmement terre à  terre,  sa  peinture donne une sensation d’occulte étranglé.  À la  différence d’un
Greco,  ou Jérôme Bosch,  Van Gogh ne dessine ni  Jésus,  ni  l ’apocalypse mais  sa chambre à  coucher.  Et  là  où i l  est
très fort ,  c ’est  que la  manière dont i l  dessine cette chambre a  une aura beaucoup plus apocalyptique que
n’importe quel  tableau dessinant l ’apocalypse.

L’œuvre de Van Gogh n’est  pas vue seulement comme une œuvre d’art ,  mais  comme une ouverture à  un au-delà
mystérieux.  Les toi les  de Van Gogh ne sont pas de simples visions ;  el les  sont des fenêtres ouvertes sur une
âme tourmentée,  observées depuis  les  abysses d 'un monde inversé.

Pourquoi  alchimiste couronné ?  Pour sa capacité,  malgré une atmosphère parfois  lourde,  à  transmuter le
désespoir  en beauté,  la  souffrance en sublime.  La Chambre à  coucher  de Van Gogh tranche avec une audace
inouïe dans le  vif  du Grand Œuvre alchimique,  surpassant le  simple acte de peindre pour atteindre le  cœur
vibrant de la  création artistique el le-même.  Pourquoi  alchimiste couronné ?  Tout simplement parce que son
monde est  un sanctuaire personnel  forgé pour fuir  la  réalité .  Dans cet  espace,  hosti le  et  personnel ,  i l  s 'aff irme
comme roi  et  divinité,  maîtrisant les  couleurs et  les  formes.  I l  dicte l 'existence selon sa vision propre,  régnant
avec une autorité  totale  sur son royaume imaginé.

Tel  un alchimiste,  Van Gogh/Artaud transforme l 'ordinaire en extraordinaire.  Van Gogh/Artaud,  par son
expression,  transforme son environnement en or,  tandis  que le  Dr Gachet/Ferdière n 'en tire  que de la  merde.
Van Gogh/Artaud a atteint  un niveau avancé d ' i l lumination.  Sa pensée transcende la  matérial ité  envahissante
et  les  processus mentaux conventionnels  dans lesquels  le  Dr Gachet/Ferdière reste enfermé.  Van Gogh/Artaud
n'est  plus dans l 'astral ,  mais  dans la  création directe,  c ’est-à-dire dans la  pépite et  dans la  lumière.  Van
Gogh/Artaud,  n 'étant plus influencé par des idées abstraites  et  spirituelles,  ne s 'épuise pas en pensées et  se
laisse absorber par ses sensations instinctives.



 

Van Gogh est  un alchimiste couronné grâce à  sa  capacité dans son propre monde de transformer des scènes
quotidiennes en expressions grandioses et  émotionnellement chargé.  Van Gogh est  un alchimiste couronné car,
en tant que destructeur de toutes conventions,  i l  l ibère les  forces occultes cachées derrière l 'apparence des
choses.  Van Gogh est  un alchimiste couronné car son art  incarne une forme de connaissance supérieure,
capable de révéler  les  aspects  les  plus profonds de l 'existence et  de la  condition humaine.  Van Gogh est  un
alchimiste couronné car dans sa peinture,  i l  a  su capturer le  cycle  éternel  de création et  de destruction.  Van
Gogh,  avec une intensité presque sauvage,  fait  résonner l 'écho de son être dans chaque toi le ,  donnant vie  et
voix à  l ' indicible  tumulte des époques révolues,  où la  conscience n'était  qu'un chaos primitif ,  un affrontement
élémentaire entre création et  destruction.  Le temps de la  guerre des principes tel  qu’Artaud le  décrit  dans
Héliogabale .  Car que peint-i l  Van Gogh,  sinon cette marmite bouil lonnante d 'où tout est  né ?  Le dense chaos
universel ,  le  potentiel lement tout possible,  le  vide taoïste,  le  vide quantique ?  À la  différence de la  peinture
linéaire,  chez Van Gogh,  tout est  potentiel .  Rien n'est  f ixe.

En goûtant pleinement le  présent,  Van Gogh/ Artaud entre en contact  avec la  vie .  Les créations de Van Gogh/
Artaud,  véritables émissaires de l ' ineffable,  naviguent au-delà des rivages de l 'art  pour générer une magie
sublime.  Dans leur si l lage,  nature et  humanité s 'entrelacent,  fusionnées au cœur d 'un creuset  alchimique,  où le
merveil leux et  le  tangible dansent en une éternelle  étreinte.  Et  c 'est  cette vie  chaotique et  changeante qui  est
le  véritable sens de la  réalisation du grand œuvre alchimique.  

Van Gogh lui  sait  comment capter des aspects  de la  nature inerte en pleine convulsion.  Pour Artaud,  l 'œuvre de
Van Gogh est  un réservoir  d 'énergies t itanesques,  en attente d 'explosion,  capables non seulement de
métamorphoser l 'artiste lui-même,  mais  de provoquer une transformation universelle .  Les paysages de Van
Gogh,  bien qu'en apparence sereins et  paisibles,  reflètent une tension sous-jacente de chaos.  Les tournesols ,  le
pont,  et  la  cueil lette d 'ol ive de Van Gogh,  capturés dans leur immobil ité ,  brûlent d 'une intensité que seul  Van
Gogh avait  le  pouvoir  de saisir .  Ses couleurs ne sont pas uti l isées comme des outi ls  pour reproduire la  réalité
mais  comme des éléments énergétiques.  La peinture de Van Gogh ne montre pas les  objets ,  mais  les  forces qui
les  font naître.  Avec son pinceau-coup de massue,  i l  frappe son canva et  révèle la  chair  hosti le  des sujets  qu' i l
peint .  La force de ce poète-peintre réside dans sa capacité par son  dynamisme interne à  capturer ses ondes
vibratoires,  tel les  une ombre musicale .  Van Gogh envisageait  ses  toi les  à  la  manière d 'un compositeur de génie,
uti l isant les  couleurs et  les  formes comme un organiste maîtrisant une tempête.  «  Ce qui  particularise son
œuvre entière,  c ’est  l ’excès,  l ’excès en la  force,  l ’excès en la  nervosité,  la  violence en expression .  »  

(G.A Aurier  Les idoles :  Vincent Van Gogh ,  Le mercure de France janvier  1890)  

L’art  de Van Gogh est  révolutionnaire,  non pas parce qu’i l  peint  des scènes de révolution comme Eugène
Delacroix,  mais  parce qu’i l  transforme notre perception du monde.  Magicien de sa réalité,  Van Gogh ne se
l imite pas à  peindre ;  i l  ré-enchante le  monde,  le  pl iant  comme un souverain à  sa  vision avec la  précision d 'un
alchimiste.  Van Gogh,  naturellement Sans-roi ,  représente l 'ult ime forme de résistance contre les  forces
oppressives.  Sa manière de transcender la  pensée rationnelle ,  de vivre intensément le  présent,  lui  permet
d'accéder à  un état  de création pure,  non influencé par les  idées abstraites  mais  ancré dans une expérience
directe du monde.  Avec un courage radical ,  i l  renverse nos sens et  nos émotions,  nous obligeant à  envisager le
monde sous un jour nouveau,  révélant ses mystères comme si  nous les  découvrions pour la  première fois .
 



 

Pour en f inir  avec le  despotisme des solei ls  éteints  

“Le génie d’un dessin n’est  pas dans son art ,  mais  dans l ’action des forces qui  ont présidé au calcul  des formes
et  des signes que les  l ignes dessinées abandonnent,  forment,  évident,  font regretter .”  

Lettre d’Artaud à Jean Dubuffet  du 29 novembre 1945 

Les continuateurs de l 'esprit  pernicieux qui  a  conduit  Van Gogh à se donner la  mort  ont paradé en janvier  1947
à l 'Orangerie,  contemplant ses œuvres.  Le docteur Ferdière,  dont la  "guérison"  a  induit  des pensées suicidaires
chez Artaud,  s 'est  émerveil lé  devant Van Gogh,  le  suicidé de la  société ,  le  décrivant comme un chef-d'œuvre
d'exceptionnelle  lucidité .

Certains soutiennent que tout cela  relève désormais  de l 'histoire.  Cependant,  à  une époque où des singes
exploitent les  forces que le  peintre hollandais  avait  rassemblées,  les  transformant en biens commerciaux,  peut-
on vraiment parler  d 'évolution ?  Qu'admirons-nous aujourd'hui  ?  Que demeure-t-i l  des forces de Van Gogh et
d’Artaud à notre époque ?  Une simple empreinte i l lusoire d’un style  vide que même des logiciels  d ' intel l igence
artif iciel le  sont capables d ' imiter .  Les feux d 'Artaud et  de Van Gogh,  ou simplement une ombre,  une réplique ?
Ne soyez pas trop sereins ;  le  jour où l ’essence fougueuse de Van Gogh et  d’Artaud resurgira tel  une peste
dévastatrice,  vous ressentirez dans votre chair  la  brûlure de leur esprit-feu.  «  Méfiez-vous des beaux paysages
de Van Gogh tourbil lonnant et  pacif iques.  C’est  juste un calme entre deux tempêtes.  D’une insurrection de
bonne santé.  Un jour les  forces de la  peinture de Van Gogh se vengeront.  »  Qui  vivra verra !



« Ces corbeaux peints deux jours avant sa mort ne lui ont, pas plus que ses autres toiles ouvert la porte d’une
certaine gloire posthume, mais ils ouvrent à la peinture peinte, ou plutôt à la nature non peinte, la porte occulte
d’un au-delà possible. (...) Si Van Gogh n’était pas mort à 37 ans je n’en appelle pas à la Grande Pleureuse pour
me dire de quels suprême chefs d’oeuvre la peinture eût été enrichie, car je ne peux pas après les Corbeaux me
résoudre à croire que Van Gogh eut peint un tableau de plus. » 

Antonin Artaud, Van Gogh le suicidé de la société 

Quand Antonin Artaud visite l'exposition de Van Gogh le 2 février 1947, une toile qui se trouve dans la
première salle à gauche en entrant attire son attention. Cette toile est Champs de blé aux corbeaux.
Contrairement à ce qu'on croit à l'époque, ce n'est pas la dernière toile de Van Gogh, mais elle aurait très bien
pu l'être, étant peinte pendant une terrible crise de dépression. Van Gogh ne peint plus mais se lache,
exprimant « la tristesse de la solitude extrême. » Par l'expression de cette extrême souffrance, Artaud y voit
une ouverture vers un au-delà mystérieux. Van Gogh, au moment où il peint cela, ne fait plus partie de ce
monde et lâche ses corbeaux comme les microbes noirs de sa rate de suicidé. Et que dire de ces corbeaux aux
ailes d'un noir truffé, excrémentiel ? Ces corbeaux macabres, aux ailes d'un noir qui pue la truffe et le caviar, ne
sont-ils pas ces nouveaux riches qui arrivent comme des rapaces pour s'accaparer, après sa mort, son âme
pour en faire du profit ?

Vincent Van Gogh, un peintre qui a choisi de se suicider pour ne plus représenter un fardeau financier pour son
frère Théo. Le grand Van Gogh, qui, au cours de sa courte vie, a réalisé 871 tableaux, mais il n'en a vendu qu'un
seul : La Vigne rouge, acquis par Anna Boch pour la modique somme de 400 francs.

Champs de blé aux corbeaux, Auvers sur Oise, 8 juillet 1890 

Corbeaux sur champs de blé : Éclats sombres dans la lumière de Van Gogh.



 

Postmodernisme contemporain :  
Pourquoi  Van Gogh demeure  un marginal  aujourd 'hui

Vincent Van Gogh est  souvent considéré comme le  premier peintre de l ’histoire de l ’art  occidental  à  avoir
réalisé une union totale  entre son chevalet  et  le  monde.  Pour lui ,  i l  n ’y  avait  pas de division entre
l ’ intérieur psychique et  l ’extérieur,  la  réalité  visuelle  extérieure et  la  société.  I l  fut  l ’un des premiers à
comprendre que l ’art  n’est  pas un processus qui  se  l imite à  scruter une partie  d’une réalité,  qu’el le  soit
personnelle ,  intérieure ou extérieure,  ni  un refuge esthétique ou un exutoire alternatif .  Dès le  début,  Van
Gogh avait  saisi  l ’ inexistence de cette séparation,  et  c ’est  pourquoi ,  déçu par la  rel igion,  i l  se  tourna
exclusivement vers la  peinture.  Pour lui ,  chaque geste sur le  chevalet  était  une expression de sa manière de
ressentir  le  monde.  Son amour pour le  monde était  total  et  ne se l imitait  pas à  ce qu’i l  trouvait  “beau”.

Très souvent,  à  juste t itre,  les  artistes sont perçus comme narcissiques.  I ls  traitent leurs œuvres avec un
soin extrême mais  ne portent pas le  même regard sur ce qui  les  entoure,  que ce soit  l ’ intérieur ou
l ’extérieur.  I l  existe un traumatisme,  une séparation entre leur art  et  la  totalité  de leur réalité,  ce  qui  rend
à la  fois  les  artistes et  leurs œuvres quelque peu dysfonctionnels .  Leur œuvre devient alors  un moyen
d’extraction et  de consolation,  ce qui  n’est  pas idéal .  Combien de fois  cette séparation apparaît-el le  dans
l ’art ,  qu’i l  soit  ancien ou contemporain ?  Combien de fois  l ’art  ne crée-t-i l  pas une distance entre son
message et  nous ?  S’agit-i l  d ’une référence à  un autre monde,  “beau” ou “capricieux”,  et  non à notre propre
monde ?  Ou même lorsque l ’art  aborde la  “ laideur”,  comme c’est  souvent le  cas aujourd’hui ,  combien de
fois  ne nous semble-t-i l  pas nous montrer du doigt  de manière ostentatoire ?  La peinture de Van Gogh ne
montre rien de tel  car  i l  croit  uniquement à  l ’acceptation du monde.

Le monde est-i l  prêt  à  percevoir  la  peinture comme de la  musique ?  À mettre de côté ses attentes,  ses
aspirations,  et  à  se  détourner de la  projection vers un futur ou une condition de vie  future ?  Les couleurs
de Van Gogh nous apportent cette joie,  la  joie  de l ’étreinte immédiate,  de l ’acceptation instantanée de l ’ ici
et  maintenant dans sa forme la  plus éclatante,  cel le  de la  reconnaissance essentiel le .  Cette luminosité fut
un instant saisie  par Antonin Artaud,  lorsqu’i l  bri l lait  et  scinti l lait  dans sa poésie  avant de se perdre à
nouveau dans la  colère et  la  douleur.  Pourtant,  même Artaud,  qui  avait  très  tôt  reconnu l ’authenticité  de
Van Gogh,  avait  du mal  à  ne pas continuer à  poursuivre sa “vérité  personnelle”,  alors  qu’el le  se  trouvait
simplement devant lui ,  tout autour de lui .

Aujourd’hui ,  les  stimuli  artif iciels  qui  nous entourent sont désormais  nombreux,  complexes et  souvent
créés avec une intention délibérée pour susciter  le  besoin d’une satisfaction future.  Nous vivons ainsi  dans
une brume de réalisations potentiel les ,  de petites  ou grandes joies  futures censées nous rendre heureux un
jour.  La question n’est  pas de savoir  si  nous pouvons toucher ou percevoir  Van Gogh.  Le véritable problème
est  que,  dès le  départ ,  nous ne sommes pas intéressés à  observer ce qui  nous entoure,  ou pire,  nous-mêmes.
Nous préférons nous réfugier  dans une zone de confort  sensuelle .

K a t o n a s  A s i m i s



 

Van Gogh ne dépeint  pas cela .  I l  montre que tout ton être peut se concentrer sur l ’ instant présent,  sur
ce qui  se  trouve devant toi ,  et  si  tu le  fais ,  cet  instant bri l le  d’une intensité pure,  autonome,  et  de la
beauté de ce moment.  Ce qui  t ’entoure,  c ’est  toi ,  et  non quelque chose d’extérieur.  Ici  et  maintenant,
devant toi .  Mais  tu te  perds dans le  passé.  C’est  pourquoi  tu négliges ton présent.  Van Gogh demeure
seul ,  exi lé  dans une ère postmoderne où la  mémoire se compose de références à  des formes
préfabriquées et  où l ’évocation de la  matrice originale se dissipe.

I l  est  très  diff ici le  pour quelqu’un dont l ’écosystème est  constitué de ces stimuli  préfabriqués de
ressentir  la  force originelle  des choses,  à  moins de se reconnecter avec la  fonction archétypale de sa
propre essence.  Commencer,  c ’est-à-dire revoir  et  non se remémorer des stimuli  enregistrés dans
l ’ imagorie* de son époque.  

À une époque où nous sommes submergés par des stimuli  conçus pour susciter  un besoin incessant de
nouveauté,  nous manquons de clarté dans notre perception des fonctions essentiel les .  C’est  pour cela
que,  dans notre ère résolument postmoderne,  Van Gogh ne pourrait  pas exister  parmi nous.  Son nom est
souvent évoqué comme une référence historique méritoire,  mais  i l  ne fait  pas partie  de notre réalité
actuelle .  Son regard perspicace ne nous concerne pas.  Nous apprécions de le  voir  au Musée d’Orsay,
mais  son influence s ’arrête dès que nous quittons les  galeries .  Au mieux,  nous pourrions acheter un
sous-verre imprimé avec son œuvre «  Terrasse du café le  soir  » .

Nous faisons des achats éphémères pour combler une vie  qui  semble toujours autre.  Autrefois ,  on savait
où on vivait ,  ce  qu’on faisait ,  et  on se contentait  de ce qu’on avait .  Aujourd’hui ,  on ne vit  pas vraiment
ici ,  on vit  de manière temporaire.  En réalité,  beaucoup d’entre nous ne sont pas pleinement conscients
de ce qu’i ls  font et  achètent sans cesse ce qu’i ls  pensent devoir  posséder,  sans jamais  vraiment s ’en
approprier .  Ces objets  sont rapidement obsolètes,  dépassés par de nouveaux désirs  avant même d’être
acquis .  La vie  est  devenue une suite interminable de promesses pour un présent qui  ne se concrétise
jamais .

Van Gogh,  lui ,  ne peignait  jamais  ce qui  pourrait  être,  mais  ce qui  était .  Peut-être qu’aucun artiste dans
l ’histoire de l ’art  occidental  n’a  aussi  clairement accepté et ,  par conséquent,  aussi  obstinément
représenté la  réalité  devant lui .  Les personnes,  les  paysages,  les  scènes qu’i l  observait ,  i l  les  voyait
tel les  qu’el les  étaient.  C’est  pourquoi  i l  les  aimait  et  c ’est  pourquoi  i l  n’avait  d’autre choix que de les
peindre tel les  qu’el les  étaient.  Et  c ’est  précisément pour cela  qu’i l  luttait  tant pour capturer leur
beauté,  une beauté qui  était  simplement là ,  éblouissante de présence.  Ceci  n’est  pas évident pour
quelqu’un qui  peint  ou dessine en général  -  cela  ne signifie  pas forcément que celui  qui  peint  représente
le  présent qui  est  devant lui .  La forme est  un récipient qui  se  remplit  à  chaque fois  de l ’ intention,  de la
mentalité,  de l ’esprit  du créateur.  Selon le  positionnement des valeurs du créateur,  la  forme résonne en
conséquence.  Comme des cordes tendues,  les  l imites de la  forme émettent le  son de l ’ intention de leur
poète.  Et  l ’ intention,  si  el le  concerne le  moment présent,  l ’acceptation du sujet  actuel ,  leur amour pour
celui-ci ,  est  ce qu’i ls  exprimeront,  comme dans le  cas de Van Gogh.

*Le terme «  imagorria  » ,  proposé dans le  domaine de la  théorie  de l 'art  contemporain,  désigne la
propagation constante d ' images dans notre environnement visuel  quotidien.  Ce mot combine «  image »
et  «  diarroia »  ( le  mot grec pour «  diarrhée » ,  ici  uti l isé  pour évoquer l ' idée d 'un f lux incessant) .



 

Cependant,  s i  l ’ intention est  de créer un stimulus basé sur l ’évocation d’une émotion prometteuse,  d’un
accomplissement futur,  d’un déplacement vers un autre “maintenant” qui  n’est  pas présent,  alors  la
forme reste muette.  De plus,  l ’existence d’une tel le  intention vide n’est  pas toujours évidente.  Comme
les insécurités  du créateur ne sont pas toujours évidentes,  même pour lui-même.  I l  est  courant que le
créateur,  comme tout humain,  veuil le  faire quelque chose,  non par amour ou acceptation de ce qu’i l
entreprend,  mais  pour masquer,  pour embell ir  ses  peurs personnelles .  Et  le  public  de ce créateur
l ’admire parce qu’i l  reconnaît  qu’i l  sert  les  mêmes insécurités .  Souvent,  ce  que nous appelons beauté
n’est  rien d’autre que notre besoin de créer quelque chose de sécurisant,  de rassurant.  Van Gogh a lutté
toute sa vie  contre ce qui  est  rassurant non parce qu’i l  voulait  être un révolutionnaire,  mais  parce qu’i l
aimait  profondément ce qu’i l  avait  devant lui ,  autour de lui ,  au point  de n’avoir  d’autre choix que de
crier  la  beauté du monde dans lequel  i l  vivait .  C’est  aussi  de là  qu’i l  t irait  sa  force et  sa  persistance.
Contrairement à  l ’artiste contemporain qui  vient souvent et  dit  :  puisque je  vis  cela,  la  sombrité de
l ’époque moderne,  pourquoi  ne pas l ’exprimer et  pourquoi  ne pas le  faire de manière sombre,  voire
impressionniste ?  Mais  oui ,  le  problème n’est  pas de ne pas l ’exprimer,  le  problème est  ce que tu
exprimes.  Tout fait  partie  de la  vie  mais  une partie  de la  vie  est  aussi  la  vérité .  Et  pour Van Gogh,  la
vérité  et  la  beauté qui  l ’exprime sont indissociables.  Ce ne serait  pas la  vérité  s ’ i l  n’y  avait  pas de
beauté en el le .  Donc oui ,  exprime ta réalité,  mais  si  tu veux la  voir  vraiment,  comme le  dirait  Van Gogh,
tu dois  aussi  voir  la  beauté de cel le-ci  pour ce qu’el le  est ,  et  non pour ce que tu voudrais  qu’el le  soit  ou
pour l ’ impression qu’el le  donne.  

Donc,  la  galerie  d’art  contemporain,  dans une société postmoderne qui  valorise le  stimulus
autoréférentiel  comme une sur-valeur,  devient souvent une hétérotopie,  un l ieu où l ’art  existe pour
l ’art .  En quittant la  galerie,  l ’art  ne vous suit  pas ;  i l  ne concerne pas votre vie,  mais  nourrit  la  promesse
qu’une partie  de vous-même sera connectée à  quelque chose qui  vous dépasse.  Mais  pas vous.  Cette
situation sert  très eff icacement le  marché de l ’art ,  car  ce mythe du “au-delà pour vous” est  un outi l
parfait  pour susciter  le  désir  de quelque chose.  Surtout auprès d’un public  d’acheteurs au nouvel  argent
dont l ’existence se l imite principalement à  un cercle  restreint  de production et  de dépense d’argent.
Ainsi ,  des mythes sont artistiquement créés – des matrices de désirs  entretenues artistiquement.
Toutefois ,  le  vrai  mécanisme d’acceptation du réel  reste extérieur.  De même,  la  véritable contemplation
demeure hors de notre réalité .  Les moments où quelqu’un voit  sa  vie  tel le  qu’el le  est ,  et  non pour ce
qu’el le  pourrait  lui  promettre,  disparaissent.

Ainsi ,  Van Gogh devient une idiosyncrasie,  une idiosyncrasie  géniale  qui  est  oubliée dès que l ’on
s’éloigne de ses œuvres.  Les intensités  de ses couleurs sont exceptionnelles,  et  i l  y  a  un sens de
l ’existential isme dans ses tableaux que nous ressentons clairement,  mais  dès que l ’on détourne le
regard,  le  sens de cette peinture s ’évapore.  Vous n’avez rien à  retenir ,  sauf  que vous avez dit  à  vous-
même que vous avez été impressionné.  Mais  au-delà de cela,  i l  ne vous reste rien d’autre à  rappeler .
Donc,  Van Gogh n’est  plus avec vous.  Et  cela  ne vous intéresse plus du tout qu’i l  ne soit  plus avec vous.

Et  tout cela  parce que ce que vous avez maintenant en face de vous ne vous intéresse plus.  Van Gogh s ’y
intéressait ,  i l  ne s ’ intéressait  qu’à  cela,  mais  vous,  plus maintenant.  C’est  pourquoi  en réalité  Van Gogh
ne vous concerne pas,  c ’est  pourquoi  en réalité  Van Gogh ne concerne presque personne,  même
aujourd’hui .



Oeuvre originale de Katonas Asimis



Van Gogh sur le  Divan :  Les Psychiatres Débattent,  l 'Artiste Peint

« Je  n’ai  pas choisi  la  fol ie .  Mais  une fois  que vous l ’avez,  c ’est  définitif .  Malgré tout,  i l  me reste la
consolation de pouvoir  à  peindre.  »  

Lettre de Vincent Van Gogh à son frère Théo 

Les diagnostics de Van Gogh :   Fin décembre 1888, après les crises qui ont suivi sa fameuse dispute avec
Gauguin, Van Gogh a été transporter à l’hôpital d’Arles sous la surveillance de l’interne Felix Rey.
D'après le docteur Rey, Van Gogh aurait été victime d'un épisode de « manie aiguë avec délire
généralisé ». Il estimait que la condition du peintre découlait de son tempérament naturellement très
excitable, une situation aggravée par sa consommation excessive de café et d'alcool, ainsi que par une
alimentation insuffisante. Selon certaines rumeurs, Van Gogh consommait à l 'époque trois litres
d'absinthe par jour et avait l 'habitude de remplacer l 'eau par du cognac, tout en consommant de
l'opium.

Peu après, il choisira de se faire interner volontairement dans la maison de santé (asile psychiatrique)
de Saint-Rémy-de-Provence. Selon le Dr Théophile Peyron (1827-1895), médecin-chef de l 'asile pour
aliénés mentaux de Saint-Rémy-de-Provence, Vincent Van Gogh, qui fut son patient du 8 mai 1889 au 16
mai 1890, était épileptique, affecté par des manies aiguës accompagnées d'hallucinations visuelles et
auditives. Dans le registre d’admission du 7 mai le docteur écrit :  « J’estime que M. Van Gogh est sujet à
des attaques d’épilepsie fort éloignées les unes des autres et qu’il y a lieu de le soumettre à une
observation prolongée dans l’établissement. »  Par ailleurs, comme le montre ce diagnostic à Saint-
Rémy, Van Gogh était très probablement traité avec des bromures, le traitement standard de l'époque
pour l'épilepsie, une méthode qui a sans doute aggravé son état mental.  

Cependant, lors de ce séjour, Van Gogh s'est montré coopératif, ce qui a permis au Dr Peyron de
l'autoriser à aller peindre dans les alentours. Pour garantir sa sécurité, il était accompagné par
l'infirmier Georges Poulet et surveillé par le gardien, M. Louis Piérard. Ces sorties se poursuivront au
moins jusqu'en juillet 1889. Après la seconde crise, au cours de laquelle Van Gogh a tenté de manger de
la peinture, le Dr Peyron lui a interdit de peindre et ne lui a autorisé que le dessin.

À Auvers-sur-Oise, le psychiatre homéopathe Dr Gachet adoptait une autre perspective, attribuant les
troubles de Van Gogh à une intoxication par la térébenthine et à une surexposition au soleil,
particulièrement préjudiciables pour un « crâne nordique ».

Le premier biographe de Van Gogh, le Dr Gustave Coquiot, a diagnostiqué une syphilis chez l'artiste
dans son ouvrage de 1924, Vincent Van Gogh. Il a proposé que cette maladie aurait provoqué ‘‘une
méningoencéphalite diffuse, à forme larvée’’ chez l'artiste, tout en précisant que cela n'entraînait pas
de paralysie générale. 



En 1945,  dans l ’ouvrage Du démon de Van Gogh  du Dr François-Joachim Beer,  qui  a  indirectement
inspiré Artaud à écrire Van Gogh,  le  suicidé de la  société ,  on l it  :  «  On pourrait  envisager le
diagnostic  d’une schizophrénie avec des périodes catatoniques.  Le début de la  perte de contact
avec l ’ambiance se serait  révélé vers 1887.  Le changement du style  artistique,  à  cette époque,
témoignerait  de la  dissociation de sa personnalité  ;  son insociabil ité ,  une forme d’autisme ( . . . )  La
forme mentale qui  nous apparaît  la  moins discutable est  la  déséquil ibration psychique
(dégénération mentale,  psychopathie constitutionnelle) ,  au profit  de laquelle  on peut souligner
l ’hérédité vésanique,  l ’ instabil ité  de conduite,  l ’ inaffectivité  et  les  alternances d’excitation et  de
dépression qui  prennent tantôt  l ’al lure de manie franche,  tantôt  l ’état  mixte -  manie coléreuse - ,
tantôt  des paroxysmes de violence,  d’agressivité,  de tentatives de suicide.  »

Se basant sur les  travaux des psychanalystes de l 'époque,  Westerman et  Holsti j ,  le  Dr Beer note
que la  préférence marquée de Van Gogh pour la  couleur jaune symboliserait  sa  l ibido et  un
refoulement de ses désirs  sexuels .  «  Van Gogh aurait  versé dans la  psychose à  la  suite de la  stase
de sa l ibido.  »  Voilà  une phrase qui  aurait  certainement déplu à  Artaud.   

Depuis  plusieurs psychiatres se sont amusé à  poser plusieurs diagnostics  sur Van Gogh :
personnalité  borderline,  trouble caractériel ,  psychopathie ;  psychose cycloïde,  psychose
épileptoïde marquée par des hallucinations et  une perte de repères,  trouble bipolaire (psychoses
maniaco-dépressive) ,  schizophrénie,  alcoolisme.  En 1991,  le  Dr R.  Monroe rapportait  qu’entre 1922
et  1981,  cent-cinquante-deux médecins ont essayé d’émettre des diagnostics  sur la  santé mentale
de Van Gogh.  

Ce texte est  un extrait  du l ivre Artaud le  marteau Asiles,  drogues,  psychiatrie  

 
Artaud le marteau, Asiles, Drogues, psychiatrie est un ouvrage
collectif de 250 pages, écrit par Ilios Chailly et enrichi par des toiles
inédites du peintre Katonas Asimis. Il explore les maladies et les
traitements subis par Artaud depuis son enfance, y compris des
diagnostics contestables de méningite et de syphilis, ainsi que les
traitements dévastateurs qu'il a endurés. Le livre aborde aussi son
recours à la drogue pour supporter ces épreuves, ses errances vers
l'inconnu au Mexique et en Irlande, sa folie et ses longues années
d'enfermement. Il analyse les diagnostics des psychiatres de l'époque
et les traitements barbares comme l'insulinothérapie, la
maliarothérapie et les électrochocs, tout en explorant le lien
controversé entre Artaud et le Dr Ferdière, ainsi que les destins
sombres de figures telles que Colette Thomas, Gilbert Lecomte, Sonia
Mossé et Robert Desnos. Ce livre s'inspire des univers de Pacôme
Thiellement, Stanley Kubrick et David Lynch.



Du démon de Van Gogh 
Docteur François Joachim Beer

Admettons-le clairement : l'œuvre du Dr Beer, nommée Du démon de Van Gogh, qui a
inspiré Artaud pour écrire Van Gogh, le suicidé de la société, ne s'est pas avérée aussi
décevante que je le redoutais. Bien que je ne partage pas toutes ses perspectives, je
reconnais la rigueur intellectuelle de cette étude, ce qui la distingue de certaines
autres analyses récentes de psychiatres concernant Van Gogh ou Artaud, qui sont
parfois d'une légèreté affligeante. Cela dit, il est pertinent de s'interroger sur la valeur
ajoutée que nous apporte la compréhension du trouble bipolaire de Van Gogh,
exacerbé par ses troubles de personnalité limite, sa dépendance à l'alcool et les
pressions psychosociales qu'il a subies. Quelles révélations ces études approfondies
nous apportent-elles vraiment ? En vérité, elles ne nous apprennent rien de
révolutionnaire. La vie agitée de Van Gogh est bien documentée : ses variations
d'humeur, son tempérament fougueux, et les excès qui ont jalonné son existence –
l'abus d'alcool, une alimentation catastrophique, son isolement social – sont largement
connus du public. Au fond, quel est l'intérêt de focaliser par des études savantes sur
ses difficultés psychiques, si ce n'est pour risquer d'occulter son génie et la puissance
de son œuvre ?



La page 53 de l‘ouvrage Du démon de Van Gogh 

Face à de nombreuses analyses psychiatriques tendant à réduire Vincent Van Gogh à des
interprétations simplistes, Van Gogh, le suicidé de la société par Antonin Artaud, avec ses
réflexions ardentes, est un ouvrage qui promet d'ouvrir de nouvelles perspectives, non
seulement sur l'artiste mais aussi sur notre façon de voir les choses.

- Monsieur Chailly, c'est amusant. Vous écrivez cela, mais n'est-ce pas contradictoire avec votre
propre démarche ? Dans votre dernier livre, Asile, Drogue et Électrochocs, sans même être
psychiatre, vous avez tenté d'analyser, du point de vue psychiatrique, les troubles psychiques
d’Antonin Artaud. Ne serait-ce pas trahir l'esprit d'Artaud ?

- Effectivement, vous avez raison. Cependant, je tiens à
préciser que je ne suis ni Artaud ni son représentant. Mon
travail ne consiste pas à me substituer à Artaud, mais à
tenter de le comprendre. Par ailleurs, l'objet de mes
analyses depuis vingt ans est Artaud en tant que concept,
et non uniquement l'homme et ses idées. Approcher un
auteur de cette manière requiert de mettre de côté ses
propres convictions. Il est indispensable, à la manière d'un
acteur, de s'immerger dans la logique et le langage des
universitaires, des psychiatres, des anarchistes, des
historiens et même des mystiques.

Essayer de comprendre l'essence d'Artaud est une quête
infructueuse. Soyons honnêtes : nos efforts des dernières
décennies ne nous ont pas tant éclairés sur qui était
Artaud, mais se sont plutôt concentrés sur l'examen de
son ombre, autrement dit, les marques qu'il a laissées. 

Si notre intérêt pour Artaud nous appauvrit
matériellement, saisissons cette occasion pour nous
développer et nous enrichir, au moins spirituellement.
S'accrocher à une représentation immuable d'Artaud,
répétant sans réflexion ce que nous pensons savoir, à
travers le filtre de nos préjugés et de nos illusions, ne
favorisera pas cet enrichissement intellectuel. Tant que le
l’ombre d'Artaud ne stimule pas notre mental et notre
vitalité, il reste inutile. Depuis 76 ans, l'homme Artaud a
rejoint l'infini, et il est là où il doit être. Il appartient à nous,
les vivants, non pas d'en faire une icône mais de tirer
inspiration de ce qu'il fut et de son message, pour nous
revivifier et, par extension, revivifier le monde.



Van Artaud
F r a n ç o i s  A u d o u y

Commençons par le dire haut et fort : Van Gogh le suicidé de la société est sans doute le plus grand

texte d’Antonin Artaud et un des textes majeurs de la poésie du XXème siècle (j’ai bien écrit : de la

poésie). Artaud y trouve l’alliage parfait entre une pensée dense et le rythme, la rage et sa musique

propre, même nerveuse et dissonante. Le texte le plus comparable dans sa forme serait Héliogabale

(bref essai sur une figure historique à laquelle Artaud s’identifie). Si ce dernier est plus fouillé (on sait

les recherches menées par Artaud), Van Gogh, écrit selon la légende en quelques jours, me semble plus

puissant formellement. Comparée aux textes de la même période comme Suppôts et suppliciations ou

Pour en finir avec le jugement de dieu, la charge d’Artaud contre les psychiatres est certes violente

mais non dépourvue d’une forme d’humour : “ On peut parler de la bonne santé mentale de Van Gogh

qui, dans toute sa vie ne s’est fait cuire qu’une main et n’a pas fait plus, pour le reste, que de se trancher

une fois l’oreille gauche (...)’’

Si la structure est étonnante - une introduction suivie d’un post-scriptum puis le livre divisé en

chapitres brefs, suivi également d’un post-scriptum-, elle est relativement simple à suivre. Artaud

bout toujours de colère mais d’une colère plus structurée. Il ne s’agit pas de “chier sur le baptême”, la

France ou les institutions mais de prendre Van Gogh comme étendard d’une révolution silencieuse.

Pourquoi le peintre dérange-t-il au point d’être suicidé par la société ? Pourquoi Artaud a-t-il vécu

neuf ans interné comme le premier crétin des Alpes venu ? Parce qu’ils dérangent. Ils dérangent

moins par leurs idées que par la forme même de leurs oeuvres, une forme vitale et anarchique qui

ouvre une porte vers l’infini. C’est à une défense de l’infini, pour reprendre un titre d’Aragon,

qu’Artaud va se livrer ici :

Et il avait raison, Van Gogh, on ne peut vivre que pour l’infini, ne se satisfaire que d’infini, il y a assez

d’infini sur terre et dans les sphères pour rassasier mille grands génies, et si Van Gogh n’a pas su

combler son désir d’en irradier la terre entière, c’est que la société lui a interdit.

Dans une lettre à Henri Parisot de Rodez le 9 octobre 1945, Artaud écrit qu’”(...) on nous a distillé à tous

nos perceptions, nos impressions et que nous ne les vivons qu’au compte-gouttes, respirant l’air des

paysages par le dessus et le rebord et l’amour par le dehors du panier, sans pouvoir prendre tout le

panier”. Van Gogh est celui qui va rendre la vie au paysage, redonner de l’air au paysage vrai. La nature,

il la restitue telle qu’elle est, dans sa fondamentale puissance, pas une nature domestiquée, retouchée

par la main de l’homme, une nature polie et acceptable :



Je ne décrirai donc pas un tableau de Van Gogh après Van Gogh mais je dirai que Van Gogh est peintre parce qu’il a

recollecté la nature, qu’il l’a comme retranspirée et fait suer, qu’il a fait gicler en faisceaux sur ses toiles, en gerbes

comme monumentales de couleurs, le séculaire concassement d’éléments, l’épouvantable pression élémentaire

d’apostrophes, de stries, de virgules, de barres dont on ne peut plus croire après lui que les aspects naturels ne

soient faits.

Van Gogh, comme un voleur de feu, vient nous restituer la nature, épouvantable et fascinante, hors de tout contrôle

sociétal. Voilà ce qui dérange “le conformisme larvaire” des notables du Second Empire qui a perçu confusément

qu’une telle éruption volcanique désagrège les institutions, perturbe “les crédences petites-bourgeoises de : LA

BONNE SANTÉ SUFFIT” (Le Malade et les médecins). Voilà ce que les vociférations d’Artaud dans le micro de la

Radiodiffusion française, ses incantations d’Indien fou provoqueront quelques mois plus tard. Le “Non, Van Gogh

n’était pas fou” fait écho au “Non, je ne suis pas fou” de Pour en finir avec le jugement de dieu et Artaud oppose la

lucidité du peintre, lucidité logée dans l’oeil, au délire des psychiatres eux-mêmes.

Si Van Gogh glisse vers une forme libre et des glossolalies, elles demeurent assez peu nombreuses. S’il est poésie,

c’est par le rythme, non seulement des glossolalies mais du texte dans son entièreté. Van Gogh n’est pas uniquement

peintre mais poète et musicien. Ses toiles sont des drames shakespeariens où des forces barbares se jouent de nous.

Artaud se fait lui-même compositeur, aligne des opéras de ciels, des symphonies de meules de foin. Musique qui

culmine dans la description de la dernière toile peinte par Van Gogh, à Auvers-sur-Oise, juste avant sa mort. Il s’agit

ici d’une collaboration post-mortem entre deux artistes que cinquante ans seulement séparent. Si nous ne voyons

pas la nature de la même façon après Van Gogh, nous ne percevons pas cette toile de la même manière après Artaud.

Qui d’autre aurait vu les corbeaux comme “les microbes noirs de sa rate de suicidé” ? La terre comme “ce linge sale,

tordu de vin et de sang trempé” ? Artaud repeint ce champ de blé, lit entre les lignes de ce ciel bas, “violacé, comme

des bas-côtés de foudre”. Une toile réécrite par Van Artaud.

A ceux qui n’ont pas lu Artaud, je conseille de commencer par Van Gogh. La “pléthore de sa puissance” (Le Malade et

les médecins) s’y trouve, malgré le séjour asilaire, sous une forme intense mais lucide. Je pense aux pauvres

étudiants en lettres ou en arts du spectacle traumatisés par la lecture du Théâtre et son double, texte théorique

exigeant et, disons-le, plutôt aride. Van Gogh, à l’inverse, inclut le lecteur, cherche à le convaincre de la bonne santé

mentale du peintre et de celle de l’auteur par conséquent. Comme la peinture gicle sur la toile, c’est un long orgasme

verbal, une “insurrection de bonne santé”. Le verbe d’Artaud inonde la page, s’y répand généreusement comme la

lave chaude du volcan mexicain qui clôt le livre, le mythique Popocatepetl, sans perdre de sa charge subversive.



Sous le Couteau d'Artaud: Van Gogh, le supplice du Génie est une exploration profonde du célèbre essai d'Antonin Artaud, "Van Gogh, le

suicidé de la société". Dans cet ouvrage, je me penche sur l'interprétation passionnée et controversée d'Artaud, qui voit en Van Gogh non

pas un homme vaincu par sa folie, mais plutôt un génie révolutionnaire, un martyr, dont la société a entravé l'expression et finalement

précipité le déclin.

Le livre décompose méticuleusement le texte d'Artaud, analysant sa structure, son langage et ses thèses centrales. Il examine comment

Artaud identifie dans l'œuvre et la vie de Van Gogh l'expression ultime d'une lutte contre les normes et les contraintes d'une société qui

étouffe le génie créatif. L'auteur propose une réflexion sur la capacité de l'art à contester et à déplacer les frontières de la pensée, ainsi

que sur la place de l'artiste dans un monde souvent hostile à la différence et à l'innovation.

Sous le Couteau d'Artaud met en lumière les points de convergence et de

divergence entre Van Gogh et Artaud, offrant une analyse comparative

de leurs œuvres et de leurs pensées. L'ouvrage s'attarde sur la notion de

"suicide" comme un acte de désespoir pour se libérer face à une société

oppressante. Il explore la manière dont Artaud positionne Van Gogh

comme un symbole de la lutte de l'art contre les forces répressives,

dépeignant sa vie et son œuvre comme une quête de liberté et

d'authenticité.

À travers une étude minutieuse des écrits d'Artaud, le livre révèle

comment ce dernier utilise le cas de Van Gogh pour critiquer les

institutions culturelles, médicales et sociales de son époque, suggérant

que l'incompréhension et la marginalisation des artistes ne sont pas

seulement des faits isolés mais des symptômes d'une maladie sociétale

plus profonde.

Sous le Couteau d'Artaud est ainsi plus qu'une simple analyse textuelle ;

c'est un plaidoyer vibrant pour la reconnaissance de la valeur

intrinsèque de l'art et de la créativité, et un appel à la société pour

qu'elle réexamine son rapport à la différence, à la folie et au génie. En fin

de compte, cet ouvrage invite le lecteur à une introspection sur la

manière dont nous valorisons, comprenons et engageons le dialogue

avec l'art et les artistes qui défient nos perceptions habituelles.

Sous le Couteau d'Artaud : Van Gogh, le supplice du Génie
 (Nouveau projet de livre en préparation)



 

Sept ans se sont écoulés. La recherche sur Artaud continue, tant sur le plan académique qu'artistique.
La pièce d'Artaud, Les Cenci, n'a jamais été mise en scène par moi. Au lieu de cela, avec mon
collaborateur Aris Asproulis, nous décidons d'écrire une nouvelle pièce, La Famille Cenci . Beaucoup de
critiques et de bouche-à-oreille. Un cadre doré et une petite boîte bleue dans un ancien parking,
maintenant utilisé pour des performances, à la Fondation Cacoyiannis à Athènes (2015-16). Mon année
en tant que chercheur invité à King’s (2015-16). Puis ma collaboration avec la neuroscientifique
Cornelia Poulopoulou (2018-2023), à travers des séminaires, des discussions, des conférences, des
articles signés par nous deux ensemble (Andreadi, Poulopoulou 2023). Cette recherche aboutit à une
nouvelle idée. Pour une troisième pièce. (Une obsession fructueuse, c'est peut-être l'expression
correcte). La troisième pièce s'appelle Bone. Elle n'est pas inspirée d'un texte d'Artaud, mais plutôt de
fragments appartenant à l'ensemble de son œuvre et à sa vie. Sa relation avec l'actrice Genica
Athanasiou aussi. Elle est jouée au théâtre Art historique Karolos Koun à Athènes (2022). Le succès est
tel que nous sommes invités à la présenter à nouveau l'année suivante. Et après toutes ces années de
travail sur Artaud, il y a maintenant un besoin profond de présenter les trois spectacles ensemble :
Artaud/Van Gogh, La Famille Cenci et Bone. Le projet Artaud est désormais appelé « La Trilogie Artaud
». On nous demande ensuite, par le directeur artistique du Théâtre The Tank à New York, de présenter
deux de ces spectacles ensemble dans le cadre de leur programme 2023. Le projet Artaud trouve un
nouveau nom. Il est appelé « Le Diptyque Artaud ».

Un nouvel acteur a repris le rôle d'Artaud dans Artaud/Van Gogh. Il s'appelle Gene Gillette. Il est
américain. Je travaille avec un acteur d'une grande physicalité et d'un instinct scénique, combinés à
une force et une profondeur intellectuelle. La pièce est jouée en anglais, avant le deuxième spectacle,
Bone, interprété par le grand artiste grec Gerasimos Gennatas et le musicien inspiré George
Palamiotis.

Artaud et la pédagogie théâtrale à travers le prisme des neurosciences

Par Ioli Andreadi, metteuse en scène, dramaturge, chercheuse associée au Laboratoire de neurophysiologie expérimentale, 
et Cornelia Poulopoulou, professeure et responsable du Laboratoire de neurophysiologie expérimentale à la Faculté de médecine
de l'Université d'Athènes.

Deuxième partie



La chercheuse Hazel Antamarian écrit sur les deux spectacles, qu'elle a vus à New York : « Deux acteurs,
Gene Gillette et Gerasimos Gennatas, incarnent une présence non pas comme des doubles artaudiens, mais
comme un écho du monde artaudien. Avec Gennatas, le musicien-interprète George Palamiotis réalise un
son des plus profonds dans Bone. Le public, les interprètes, les dramaturges Ioli Andreadi et Aris Asproulis
et la directrice du Diptyque Artaud Ioli Andreadi, sont tous avec Artaud de la manière que Roland Barthes
nous y invite. Et ainsi, c'est avec le Diptyque Artaud où nous avons une réverbération artaudienne 2023 au
théâtre The Tank à New York, complète avec Roadhouse Blues des Doors en prélude au monologue d'Artaud /
Van Gogh par Gillette, et les rythmes et sons résonnants et animés de la performance de Palamiotis pendant
l'intensité vigoureuse de Bone par Gennatas. Résonnant depuis sa première en 2022 à Athènes, en Grèce,
comme le Triptyque Artaud, ces interprètes et leurs pièces offrent les instruments vivants théâtraux de
l'appel à l'action d'Artaud, de son manifeste du Théâtre de la Cruauté, et animent le sublime trouvé dans son
œuvre. C'est ici, dans l'œuvre incarnée d'Artaud, où il remue les ombres du théâtre psychologique pour nous
permettre de vivre ce qui se trouve dans l'oblique, entre ombre et lumière, entre pensée et geste , l 'endroit
qui transforme et prépare à une « nouvelle génération d'ombres ». Alors que les corps gestuels de Gillette et
Gennatas s'engagent dans la liminalité, ce qui se trouve aux seuils de lumière vive, d'obscurité, et de la
musicalité de la dissonance, ils produisent le sublime au sein de leur public. Dans Artaud / Van Gogh, avec
la peinture gestuelle de Gillette tamponnant les lumières de la scène, nous ressentons les couleurs de la
technique de l'impasto de van Gogh. Dans Bone, c'est le plaidoyer de Gennatas à son amour perdu : Ne fais
pas ça, Genica. Je le sens. Quand tu le fais – Comme un couteau – Ne fais pas. (Andreadi, Asproulis 2023)

Que signifie être « avec Artaud » ? Que signifie être « avec quelqu'un », dans le contexte d'une pièce de
théâtre et d'une performance ? Cela signifie-t-il la présence, l'absence de jugement, l'écoute, marcher
côte à côte ? Cela implique-t-il la mimesis ? Les neurones miroirs sont-ils en jeu ? Comme le singe qui
imite sa mère mangeant une banane, est-ce que nous – deux dramaturges, un metteur en scène, trois
interprètes, puis le public aussi – imitons Artaud pour être « avec lui » ? Et de quelles manières pouvons-
nous possiblement imiter quelqu'un que nous ne pouvons plus voir, toucher ou écouter ? Quelqu'un qui
est mort en 1948, seul, dans la cellule d'un asile psychiatrique, tenant les pieds de son lit ? 

Peut-être pourrions-nous seulement l'imiter si nous fermions les yeux. Si nous nous souvenions de
l'exposition Cartier-Bresson et que nous entraînions nos yeux « en les fermant » comme Breton le dirait.
Il suggérait qu'en fermant les sens à la stimulation extérieure, en tournant le regard vers l'intérieur, il
serait plus facile de se concentrer sur le « modèle intérieur » – pour être guidé par l'inconscient. Artaud
s'intéressait aussi à l'inconscient, cherchant des moyens, des moyens pratiques pour éveiller
l'inconscient du spectateur et, en éveillant cela, permettre à ses yeux d'être (grandement) fermés,
protégeant sa vision de son théâtre contemporain, celui de l'habitude, de la convention et du faire
semblant, qu'il voulait remplacer par un théâtre des sens, un théâtre du système nerveux : “Le théâtre ne
sera jamais lui-même à nouveau, […] à moins qu'il ne fournisse au public de véritables distillations de
rêves où son goût pour le crime, ses obsessions érotiques, sa sauvagerie, ses fantasmes, son sens
utopique de la vie et des objets, même son cannibalisme ne jaillissent pas d'un faux-semblant illusoire
mais sur un niveau intérieur.” (Hundertmark) 



Nous savons qu'Artaud, ayant cet objectif en tête, n'avait pas seulement des mots ou des « théories » à
offrir, mais aussi sa propre méthode pratique d'enseignement aux acteurs. Une méthode d'enseignement
impliquant l'utilisation extensive et détaillée de la respiration, afin de ressentir et d'exprimer chaque
sentiment différent. Peut-être une méthode ayant ses racines dans le yoga. Si nous voulions aller « avec
Artaud », nous devrions probablement suivre l'observation de Pattabhi Jois concernant le yoga, selon
laquelle il est : « 99 % pratique, 1 % théorie ». Cependant, ce 99 % de pratique, en ce qui concerne le
théâtre, ne signifie bien sûr pas l'absence de lecture, de réflexion ou d'éducation. Cela peut même
impliquer d'essayer de trouver des preuves neuroscientifiques et des applications pédagogiques des
propositions d'Artaud. De telles preuves peuvent expliquer ce qui était autrefois les mystères de la
respiration, du corps et de l'esprit. Et de telles propositions peuvent impliquer l'éveil de (notre)
inconscient. La création d'un théâtre qui nous éveillera : cœur et nerfs. Artaud était, probablement avant
tout, un pédagogue. 

Un pédagogue qui, comme Platon, et malgré la suggestion de Sontag (« Artaud exhorte l'homme à rester
dans la caverne et à créer de meilleures ombres »), voulait nous révéler la futilité de la caverne, nous
éveiller à la réalité de la vie, consciente et inconsciente, et nous permettre d'être responsables de notre
décision de quitter la caverne ou non. Il est le pédagogue qui veut que nous soyons disciplinés et en
même temps émancipés. Schumacher déclare : “Dans les temps angoissés et catastrophiques, il y a un
besoin urgent d'un théâtre qui n'est pas éclipsé par les événements, mais qui suscite de profonds échos en
nous et parvient à s'élever au-dessus d'une période troublée.” (Schumacher 1989, p102) Ce tournant
pédagogique vers l'intérieur, ce témoignage du corps et de l'esprit humain, initié par cet hybride qui était
à la fois scientifique et objet de sa science – pourrait-ce être le double dont Artaud rêvait et traitait
pratiquement ? – peut éduquer et créer des artistes et des pédagogues de théâtre plus éveillés, plus
présent. 

Suite au succès retentissant du projet « Le Diptyque Artaud » au printemps
dernier, le Tank NYC présente cette saison « La famille Cenci », une mise
en scène de Ioli Andreadi. Inspirée par l’œuvre de Stendhal et « Les Cenci »
d’Antonin Artaud, la pièce sera jouée en grec les jeudi 2, vendredi 3 et
samedi 4 mai à 19 h 00, et bénéficiera de sous-titres en anglais. Ce
spectacle est soutenu par la Fondation George & Victoria Karelias et se
déroulera sous l'égide du Consulat général de Grèce à New York.

Par ailleurs, le film « The Artaud Dyptych » de Ioli Andreadi sera présenté
lors des journées de conférence à l’Université de Kingston au Royaume-
Uni, les 30 et 31 juillet 2024. Le prochain numéro de notre revue dédiera
plusieurs pages à cet événement, mettant en lumière la participation de
chercheurs éminents tels que Stephen Barber, Matt Melia, Georg Dôcker,
Richard Gough, Joel White, Stuart Kendall et Mélanie Reichart. Le film The
Island of Illusion de George Galanopoulos, retraçant le voyage d’Antonin
Artaud en Irlande, y sera également projeté le 30 juillet à 16 h.



Bibliographie sélectionnée :

Artaud, A. (1938). Le théâtre et son double, Paris : Gallimard.
Artaud A. (1947). Van Gogh, le suicidé de la société.
Andreadi, I. (2023). Anastenaria ; Rituel, Théâtre, Performance : Une étude expérientielle. Athènes :
Maison d'édition Kapa.
Andreadi, I., Asproulis, A. (2022). Artaud/Van Gogh, édition grecque/anglaise, trad. Ioli Andreadi. Athènes
: Maison d'édition Kapa.
Andreadi, I., Asproulis, A. (2015) La famille Cenci. Athènes : Maison d'édition Kapa.
Andreadi, I., Asproulis, A. (2023) Bone, édition grecque/anglaise, trad. Ioli Andreadi, éd. Gene Gillette,
Athènes : Maison d'édition Kapa.
Andreadi, I., Asproulis, A. (2022) Artaud/Van Gogh, édition grecque/anglaise, trad. Ioli Andreadi, Athènes
: Maison d'édition Kapa.
Andreadi, I., Poulopoulou, C. (2023), Artaud et les neurosciences. Evi Prousali (éd.). Les arts du spectacle
au 21e siècle, pratiques contemporaines et nouvelles perspectives. Athènes : Éditions Eurasia.
Antaramian, H. (2023). L'écriture artaudienne, l'imagerie et le son évoquent le sublime : performances
approchant la philosophie. À paraître.
Blair, R. (2007). L'acteur, l'image et l'action : Acting and Cognitive Neuroscience. Londres : Taylor &
Francis.
Bogart, A, & Hurley, E. (2010). Théâtre et sentiment. Basingstoke : Palgrave Macmillan.
Catalogue de l'exposition Henri-Cartier Bresson, Centre Pompidou, 2014.
Cook, A. (2010). Shakespearean Neuroplay : Revigorer l'étude des textes dramatiques et de la performance
à travers les neurosciences. New York : Palgrave Macmillan
Gordon, M. (2010). Théâtre et l'esprit. Londres : Oberon Masters Series
Hundertmark, K. Poésie des sens et théâtre de la cruauté : La perception des théories d'Antonin Artaud et
leur influence sur le théâtre moderne. newmindseye.wordpress.com/poetry-of-the-senses-and-the-
theatre-of-cruelty-the-perception-of-antonin-artauds-theories-and-their-influence-on-modern-
theatre/
Kemp, R. (2012). Acting incarné : Ce que les neurosciences nous disent sur la performance. Londres :
Routledge
Lalioti, A. (1998). Le théâtre de la cruauté. Elelef/Revue interdisciplinaire d'art. Vol. 2. Département des
médias. Université d'Athènes.
Lutterbie, J. (2011). Vers une théorie générale de l'acting : Théorie cognitive et performance. New York :
Palgrave Macmillan
Mc Conahie, B. (2012). Théâtre et esprit. New York : Palgrave Macmillan
Meineck, P. (2017). Théâtocratie, drame grec, cognition et l'impératif du théâtre. Londres : Routledge
Mitchell, K. (2009). L'art de la mise en scène : Un manuel pour le théâtre. Londres : Routledge
Sontag, S., (Éd.). (1976). Antonin Artaud : Écrits choisis. New York : Farrar, Straus & Giroux.
Van Gogh/Artaud, Le suicidé de la société



Interview Ioli Andreadi et Gene Gilette
Menteuse en scène et acteur du spectacle Artaud/Van Gogh 



Ioli Adreiadi 
Metteuse en scène de Artaud/Van Gogh 

Ioli Andreadi est née à Athènes. Elle a étudié la mise en scène à la RADA et au King's College de
Londres, où elle a achevé sa thèse de doctorat en 2014 sur le Théâtre et la Ritualité, grâce à une
bourse de la Fondation Onassis. Elle a vécu 7 ans à Londres et à New York. Elle est diplômée du
Théâtre d'Art de Karolos Koun, du Département d'Études Théâtrales de l'Université d'Athènes et
détient un master en Politique Culturelle de l'Université Panteion. Elle a mis en scène plus de 25
productions à Athènes, Londres, Édimbourg, Berlin, Rome et New York. Elle a été membre fondateur
de la plateforme internationale de metteurs en scène «World Wide Lab», créée au Watermill Center
de Bob Wilson en 2011, et en a été la directrice artistique en 2013 à New York et en 2015 à Syros.
Depuis, Ioli travaille intensivement en Grèce. Dans notre pays, au cours des deux dernières années,
elle a présenté les spectacles : «Artō - Van Gogh / avec un pistolet», au Théâtre Simeio, «La Famille
Cenci» à la Fondation Michalis Kakogiannis. 



Quel a été votre point de départ et quels moments ont marqué votre évolution en tant qu'artistes ?
J'ai en quelque sorte commencé à l'âge de 16 ans, en dirigeant mes camarades de classe dans "Le Rossignol et
la Rose" d'Oscar Wilde que j'avais adapté pour la scène. Ensuite, après avoir terminé l'école de théâtre à 21
ans, j'ai dirigé un groupe de diplômés de cette école spécifique dans une pièce originale que j'avais écrite,
inspirée par "Éveils" d'Oliver Sacks. Ces deux moments ont été clés pour moi, même s'ils étaient si précoces.
Puis, un autre moment important a été l'année où j'ai étudié la mise en scène à la Royal Academy of Dramatic
Art et le langage artistique personnel que j'ai pu développer sur la base de tous les outils que les professeurs
nous fournissaient. Commencer à construire un langage - plus consciemment qu'avant - m'a donné beaucoup
de confiance. Mon premier voyage à New York a été un autre moment clé ; là, j'ai participé au Lincoln Center
Theater Director’s Lab, rencontrant tant de metteurs en scène de différentes parties du monde et apprenant
beaucoup sur leurs propres approches. Enfin, je suppose que chaque nouveau voyage vers une destination
différente - récemment, Sofia en Bulgarie - me fournit de nouvelles perspectives et me pousse en avant dans
mon itinéraire personnel en tant qu'artiste.

Vos impressions sur le texte d'Artaud sur Van Gogh ? En quoi influence-t-il votre art ?
Le texte d'Artaud sur Van Gogh est en effet une inspiration. Il entre en quelque sorte en dialogue avec sa
philosophie plus large de “en finir de” - de cesser de recevoir et de reproduire tout sans digestion, de prendre
tout pour acquis. Artaud appelle à un éveil ; un éveil dans la façon dont nous voyons les choses. Il offre une
vision d'artiste sur un artiste - Artaud sur Van Gogh - ce qui signifie que le texte brûle, il bouge, il respire. Ce
texte particulier et d'autres d'Artaud influencent mon travail en ce sens qu'ils m'aident à voir un texte, un
script, une idée, comme quelque chose de physique - je ne veux pas dire ici quelque chose d'irrationnel, ou
d'absurde, ou nécessairement méta-théâtral. Je veux simplement dire la communication directe entre le texte
et la performance comme un dialogue ouvert, comme un processus respirant, continu, dans l'instant.

Pouvez-vous donner des détails sur votre spectacle Van Gogh, notamment votre méthode de mise en scène
et ce que le public peut anticiper lors des prochaines dates ?
Le spectacle sur Van Gogh a commencé par une période de recherche à Paris, puis s'est poursuivi avec
l'écriture de la pièce Artaud/Van Gogh, en collaboration avec Aris Asproulis, et a ensuite progressé avec la
première mise en scène à Athènes en 2015 (Théâtre Semio) et la deuxième mise en scène avec l'acteur Gene
Gillette à Athènes en 2023 puis à New York en 2023 (The Tank Theater) et Sofia, Bulgarie (City Mark Art
Center) en 2024. En particulier, ma collaboration avec Gene Gillette a aidé le spectacle à trouver une forme
plus adaptée. L'acteur murmure presque chaque ligne, chaque pensée semble naître dans l'instant, et c'est
comme s'il habitait un corps différent, celui de son personnage, non pas par une occupation bruyante mais
par une dissection en douceur et - presque - une caresse. Et cette caresse, au lieu de créer de l'ennui, crée de
l'excitation, crée du feu, et une communication directe avec son public. Nous avons utilisé le yoga, nous avons
beaucoup discuté de notre intérêt commun pour Artaud, je lui ai donné des références, il en a trouvé
beaucoup d'autres, nous n'avons rien forcé pendant le blocage de la pièce ou en travaillant dessus en général,
et je crois que tout cela se voit d'une certaine manière dans la performance. Elle est vivante, elle respire, elle
ne concerne pas lui - l'acteur - mais le sujet de son admiration - Artaud, qui, à son tour, admire Van Gogh. Je
me sens béni de travailler avec un tel acteur sur une pièce que j'aime beaucoup. Et j'ai hâte de voir la
prochaine étape du spectacle, son voyage à Plovdiv.

Ioli Adreadi



Gene Gilette
Acteur de Artaud/Van Gogh 

Gene Gillette est un acteur américain de théâtre, de télévision et de cinéma. Il a joué sur Broadway en tant que
membre de l'ensemble dans l'adaptation par Aaron Sorkin et la production dirigée par Bartlett Sher de "To Kill A
Mockingbird". En faisant partie de "To Kill A Mockingbird", il a également été membre de la première production d'une
pièce de Broadway à se produire au Madison Square Garden. Il a joué un rôle principal dans deux tournées nationales
de Broadway. D'abord en tant que Ted Narracott dans la deuxième tournée nationale de "War Horse" dirigée par Sarna
Lapine/Marianne Elliott, puis en tant que Ed Boone dans la première tournée nationale de "The Curious Incident of the
Dog in the Night Time" dirigée par Benjamin Klein/Marianne Elliott, toutes deux pour le National Theatre of Great
Britain. Plus récemment, il a interprété George Pillatt dans la première américaine de la comédie "Partnership"
d'Elizabeth Baker, dirigée par Jackson Grace Gay au Mint Theatre sur la 42ème rue à Theatre Row. Cet été passé, il a
joué Pee Wee dans "Orpheus Descending" de Tennessee Williams, avec Maggie Siff et sous la direction d'Erica Schmidt,
au Theatre for a New Audience. À l'international, il a joué Antonin Artaud dans "Artaud/Van Gogh" au historique
Karoulos Koun Art Theatre à Athènes, en Grèce. "Artaud/Van Gogh" a été salué comme l'une des "Meilleures Productions
de 2022" par Euro News 24/7. Il a également co-développé et joué dans "Hymn to Liberty", qui a été présenté en
première au Philippi Theatre Festival à Kavala, en Grèce, en août 2021.



Je pense que j'ai toujours voulu être acteur. Aussi loin que je me souvienne, c'est ce que j'ai voulu faire. Il y a
certainement eu des inspirations majeures en cours de route. La première serait probablement d'avoir vu
Marlon Brando dans "Un tramway nommé Désir" en cours de théâtre lorsque j'étais en première année de
lycée. Il était si naturel et magnétique et l'écriture de Tennessee Williams était si viscérale qu'elle m'a saisi
l'âme et m'a fait me dire "Je veux faire ça !". Je pense que la langue a toujours été ce qui m'a attiré vers le
théâtre. Que ce soit Tennessee Williams, Shakespeare ou Eugene O'Neill, ces pièces de théâtre énormes et
opératiques me parlent et je ne suis pas sûr qu'il y ait quelque chose de plus satisfaisant que d'avoir
l'opportunité de jouer ces types de rôles. Les Hamlet, les Stanley et les Mat Burke, ce sont les sortes de
montagnes spirituelles que j'aime escalader. Ma première sorte d'interaction avec Artaud est en fait venue de
deux autres personnes inspirantes dans ma vie, et il s'agit de Jim Morrison et de ma mère. Ma mère est
décédée quand j'avais 5 ans et elle n'a pas pu nous laisser beaucoup de souvenirs, mais elle a étudié le français
à l'université et l'a même enseigné pendant un moment. Je me souviens avoir trouvé ce livre dans notre sous-
sol intitulé "Poésie française : de Baudelaire à aujourd'hui". Les poèmes étaient tous en français mais avec des
traductions anglaises en dessous. J'ai été frappé par la puissance et l'atmosphère de l'écriture de Baudelaire.
Je me souviens être allé voir le film d'Oliver Stone, "The Doors", quand j'avais 16 ans. Il y avait une scène où Jim
Morrison vit sur un toit à Venice Beach, en Californie, et Oliver Stone a fait un point d'honneur à balayer du
regard et à montrer ses livres. Je pense qu'il y avait "The Golden Bough", "Une saison en enfer" de Rimbaud et
quelques autres livres et cela a juste ouvert tant de portes pour moi. La musique de Jim Morrison m'a parlé si
profondément et puis il y avait aussi cette connexion avec ma mère. C'était un grand moment pour moi et
cela m'a donné envie d'explorer ce monde. Et c'est ainsi que j'ai découvert Artaud. J'ai lu tous les livres que je
pouvais sur lui. Et ensuite, j'ai essayé de lire tous les livres qu'il avait lus. Dans l'un d'eux, j'ai découvert la
relation de Jim avec le Living Theatre et cela m'a en quelque sorte conduit sur le chemin vers Artaud.
Quelques années plus tard, après avoir quitté le lycée, j'ai été choisi pour jouer dans "Saved" d'Edward Bond,
qui est un descendant philosophique direct d'Artaud et de son Théâtre de la Cruauté. Bond a vraiment mis en
pratique les philosophies d'Artaud. C'était l'une de mes expériences théâtrales les plus gratifiantes. Et puis
Artaud a sorti de ma vie pendant environ 25 ans. J'ai obtenu mon master en jeu classique, j'ai fait beaucoup de
théâtre régional, deux tournées nationales à Broadway et, finalement, j'ai travaillé un peu à Broadway.
Pendant la pandémie, alors que nous étions tous en pleine confusion et nous demandions quel type de monde
nous allions retrouver, tant émotionnellement qu'artistiquement, j'ai eu la chance de croiser le chemin d'Ioli
et Aris et ils ont ramené cet artiste passionné Artaud dans ma vie avec leurs magnifiques pièces "La Trilogie
Artaud". Cela a été un peu comme le retour du fils prodigue pour moi. Cela a été merveilleux de renouer avec
lui, non seulement pour la valeur de son écriture sur l'expérience théâtrale et ce qu'elle est et ce qu'elle
devrait essayer d'accomplir, mais aussi parce que cela me rappelle ma mère. Cela a été incroyable d'avoir
l'opportunité de revenir à lui et je suis reconnaissant à Ioli et Aris pour cette opportunité.

Gene Gilette

Question 1
 Pourriez-vous brièvement décrire votre
parcours dans le monde de l'art ? Comment
avez-vous commencé, et quels ont été certains
des moments clés de votre développement en
tant qu'artistes ?



Eh bien, comme je l'ai dit, j'ai perdu ma mère quand j'étais vraiment jeune et j'ai
lutté pendant longtemps sur le plan émotionnel. À l'adolescence, j'étais difficile
à gérer. J'ai été placé dans un établissement psychiatrique quand j'avais quinze
ans, donc, évidemment, le propre voyage d'Artaud et de Van Gogh avec la
santé mentale m'a profondément parlé. Je l'ai déjà dit à Ioli, mais j'ai juste
l'impression que ces deux hommes ont traversé ce monde comme des nerfs à
vif. Ils ressentaient tout de manière si viscérale et je pouvais m'identifier à cela.
Je le peux toujours. Je pense que nous le pouvons tous. Je pense que c'est
l'attrait d'Artaud et de Van Gogh : ils montrent la profonde beauté du monde
mais ils ne se détournent pas de l'obscurité. J'adore absolument comment Ioli
et Aris ont adapté l'essai d'Artaud et en ont fait un voyage passionné,
perspicace et déchirant. C'est un honneur de pouvoir le jouer.

Gene Gilette

Question 2
Quelles sont vos pensées et vos sentiments
concernant le texte d'Antonin Artaud sur
Vincent Van Gogh ? Comment ce texte
particulier résonne-t-il avec vos expériences
artistiques personnelles ou influence-t-il votre
travail ?



Ma démarche par rapport à Artaud/Van Gogh n'était pas si différente des deux
tournées nationales dont j'ai eu la chance de faire partie. Tant dans celles-ci
que dans Artaud/Van Gogh, je rejoignais un spectacle qui avait déjà été mis en
scène et dirigé. Mon travail consistait à être fidèle à la vision du réalisateur et
des scénaristes, mais aussi à apporter mon expérience et ma perspective.
Comme j'étais à New York et qu'ils étaient à Athènes, j'ai regardé un
enregistrement du spectacle à plusieurs reprises pour comprendre le
placement sur scène, puis j'ai travaillé avec Ioli lors de sessions Zoom pour
avoir ses notes sur certaines choses. Lorsque je suis arrivé à Athènes, nous
avons pu travailler techniquement sur le spectacle ensemble et vraiment faire
un excellent travail de scène. Elle m'a tellement appris sur la relaxation et le
contrôle. L'une de mes classes préférées en école de graduate était la classe de
Masque. C'était 8 heures chaque lundi et l'une de nos enseignantes, et l'une de
mes enseignantes préférées de tous les temps, Isabelle Anderson, était
l'assistante de Grotowski, donc j'ai mis beaucoup de son enseignement en
pratique sur cela. Des choses comme le masque neutre et être fort, présent,
enraciné et centré. Ça a été une synergie fantastique de tout ce que j'ai appris
et de la magnifique direction d'Ioli. Elle est une réalisatrice si merveilleuse.
Douce et précise et forte dans ses points de vue. Ça a été un pur bonheur !

Gene Gilette

Question 3
Pourriez-vous partager quelques réflexions sur
votre spectacle concernant Van Gogh ? Nous
sommes intéressés à en apprendre davantage
sur votre jeu d'acteur. 



Exposition Van Gogh/Artaud
11 mars-6 juillet 2014 au musée d’Orsay

Il y a exactement dix ans, l'exposition intitulée Van Gogh, le suicidé de la société, inspirée par le texte d'Artaud, se tenait au
Musée d'Orsay. Elle présentait 45 tableaux de Van Gogh, dont certains, prêtés par des collectionneurs privés, étaient rarement
exposés au public, ainsi que des dessins d'Artaud. À l'époque, c'était la plus grande exposition dédiée à Van Gogh organisée à
Paris depuis celle de l’Orangerie en 1947.

 



En 1973, Michel de Poepe monte Van Gogh le suicidé de la société au Théâtre Atelier d’Ambly à Bruxelles avec trois comédiens.

En 1992 au festival d’Avignon, Jacques Baillard monte et incarne Antonin Artaud et Van Gogh à la folie. Le spectacle sera joué à Paris au Théâtre
Renard en septembre et octobre 1994.  

Lors de l'exposition au Musée d'Orsay, du 11 mars au 6 juillet 2014, une lecture de Van Gogh, le suicidé de la société par le comédien Jean-Luc
Debattice était proposée tous les jeudis soir.

Du 20 au 26 novembre 2008, dans une mise en scène d'Erwan Daouphars, le comédien Thibault Lacroix incarnera Artaud/Van Gogh sur scène. Dix
ans plus tard, dans une conception de Thibault Lacroix et Bastien, Thibault Lacroix reviendra sur ce texte emblématique d'Antonin Artaud. 

Le projet « Van Gogh, d'après Antonin Artaud », est un spectacle conçu et interprété par François Niay en 2013. La même année, la Compagnie Jean
Thomas a également créé un spectacle sur Van Gogh, le suicidé de la société dans une mise en scène de Michel Paume, avec Patrick Guindolet.

En 2013, Jean O'Cottrell a mis en scène Van Gogh, autoportrait d'après les textes d'Artaud et de Van Gogh.

En été 2014, au sein de la compagnie Terribilita, Jean-Marc Musial a mis en scène Van Gogh, le suicidé de la société, avec Virginie Di Ricci. En 2020,
 

En 2020, Thierry Mortamais mettra en scène et interprétera Van Gogh-Artaud. 

Le 2 septembre 2021, dans l'émission radiophonique Le verbe et la chair sur France Culture, Béatrice Dalle a fait une double lecture d'un extrait de Le
Condamné à mort de Jean Genet ainsi que de Van Gogh le suicidé de la société d'Antonin Artaud.

En janvier 2023, Théophile Choquet, de l'Association Rodez-Antonin Artaud, proposa à l'Espace Philippe de Vigneulles à Metz une lecture des lettres de
Van Gogh à son frère Théo. Ce spectacle fait partie d'une série de pièces de théâtre initiée par Théophile Choquet, qui célèbre la vie et l'œuvre de
grands artistes, incluant le sculpteur moderne Ipoustéguy (2014) et Jean Cocteau (2016, 2024).

Spectacles inspirés de Van Gogh, le suicidé de la société 

Articles inspirés de Van Gogh, le suicidé de la société 

DAGUEN (Phillipe) : Van Gogh et Artaud, l’éléctrochoc, (Le Monde 14/03/2014).

MEREDIEU (Florence) : Van Gogh, in Antonin Artaud portrait et Gri-gri, éd. Blusson.    

DUMOULLIER (Camille) : Artaud peintre de Van Gogh, la NRF, décembre 1976. 

PRIEUR (Jérôme) : Van Gogh le suicidé de la société, NRF, novembre.  

HEINICH (Nathalie) :  Paradigme ou modèle : les héritiers de Van Gogh et les paradoxes
de l’authenticité, RACAR : revue d’art canadienne. 

CAHN (Isabelle), FORSTER (Siegfried) : Van Gogh et Artaud, un coup de folie au Musée
d’Orsay, Radio France internationale,‎ 11 mars 2014.

CATONNÉ (Jean-Philippe) : Analyses et comptes-rendus. Esthétique. Antonin Artaud
"Van Gogh, le suicidé de la société, Revue philosophique de France et l'étranger, 2004.

DELMAS (Anaïs) : Le cri d’un poète contre une société qui sacrifie ses artistes, Van
Gogh/ Artaud, Beaux Arts.   



Florence de Mèredieu
éditionBlusson 

« Dans la peinture de Vincent, dans le rapport d’Artaud à la peinture et au personnage de Van Gogh, il y a
de la passion. Du drame. Une expréssion lyrique (quoique très controlée) des sentiments. Ces affects son
incompréhensibles, si l’on ne prend d’abord en compte la personalité même du peintre d’Avers: complexe,
tortueuse, ravinée. Et si simple cependant. » 

Antonin Artaud- Vincent Van Gogh ciné-roman/ciné-peinture



CHRISTOS ANTONOPOULOS 
Le peintre de la cruauté humaine



En tant que rédacteur pour la revue "Écho Antonin Artaud", je suis empli d'un sentiment d'honneur profond et
indescriptible en vous présentant dans nos pages un artiste d'une stature exceptionnelle, Christos Antonopoulos, aussi
connu sous le nom d'ex-agrafon. Sa contribution à notre numéro n'est pas seulement un privilège. Avec Artaud, Christos
établit un pont entre des mondes artistiques rarement réunis avec une telle intensité et authenticité.

S’il se trouve dans ce numéro précis ce n’est pas un hasard. La première fois que j'ai rencontré Christos, l'échange que
nous avons eu a été marqué par une profondeur et une sincérité rares. Lui offrir Van Gogh, le suicide de la société
d'Antonin Artaud fut un moment clé. L'impact de ce texte sur Christos a été monumental, au point qu’il ait prêté ce livre
à son ami Stavros Xarchakos. Ensuite, il m’a partagé avoir beaucoup discuté de ce texte avec Stavros Xarchakos,
discussions dont j’aurais tant aimé participer.

Christos Antonopoulos est un artiste dont la renommée et le talent sont incontestés, comme en témoigne son
exposition personnelle au Musée des Beaux-Arts de Tournai. Pourtant, il demeure un esprit libre, éloigné des
projecteurs, dédié avant tout à son art.

J’étais très agréablement surpris qu’il accepte notre proposition. Est-ce dû à notre jeunesse, à l’aspect non lucratif et
idéaliste de notre démarche (il ne faut pas oublier que Christos Antonopoulos a été un des derniers à quitter la
Sorbonne en 1968), au fait que je lui ai offert Van Gogh ou le suicidé de la société ?

Avoir Christos parmi nous, c'est célébrer l'essence même de ce que signifie être artiste. C'est un rappel puissant de
l'importance de l'art comme forme de résistance, de critique et d'expression de l'âme humaine. C'est avec une grande
fierté et une immense gratitude que nous avons à nos pages un peintre que Antonin Artaud aurait certainement adoré.
Le « peintre de la cruauté humaine ».

Avant-Propos



Mon nom est Christos Antonopoulos. Je suis né en 1945 et,
depuis lors, j’essaie de localiser le moment où je mourrai. Mon
enfance, je l’ai passée entre quatre murs et une chose qui était
censée être une porte. J’ai toujours porté des chaussures trop
grandes parce qu’elles semblaient s'user étrangement avant que
mes pieds n’atteignent leur taille. Cela pourrait être la cause de
ma mélancolie.

Si vous soustrayez 1945 de 1968, vous découvrirez avec grand
plaisir que je n’ai que 23 ans. Mais c’est un mensonge parce que
j’ai 24 ans, étant né le 11 janvier. Honnêtement, des larmes
coulent de mes yeux quand je pense à vous, pleurant et
mélancoliques, après cette découverte. Pensant que peu
d’années de vie me restent, l’humanité perdra un génie qui
aurait pu offrir tant, comme par exemple une nouvelle manière
de nouer les lacets de vos chaussures.

C’est tout.

Ah, oui, vous vous demandez peut-être ce que diable je voulais
dire avec tout ce que je vous ai fait lire - si vous avez pu le lire - je
vous informe que c’est rien. Oui, absolument rien. Et après tout,
qu’est-ce que je pouvais dire de plus que ce que vous avez
compris vous-même ? Ou peut-être pas ?

Mai 1968

Accord pour deux casseroles. Poème héroïque et funèbre pour une blatte enceinte



Les souris, appréciant ma langue graissée, ont
acheté un piège pour mon corps et l’ont placé
sur les caméléons nus qui ont marqué mon front
avec leur cœur. Et depuis lors, aux bouts de mes
doigts desséchés, je rends compte aux homards
de la grande porte chaque fois que je passe sur
les sentiers du champignon lilas.

Mai 1968

Corps perdus de petits dinosaures gris d’été avec des
flammes de maisons à bonne évacuation. Symboles
éternels de l’éthique des mangeurs de citrouilles de la
société des termites avec des pantalons rongés, un
ventre sale, des ongles en deuil et un milieu qui a
acquis la courbe saine des concessions. Esclaves de la
terrible dissolution de vos rêves atomiques de puits
dans l’infini perdu des microbes de la grippe,
maintenant le sommeil vous a emporté et des rêves
roses coulent dans vos veines. Des navires courent sur
les extrémités de vos cheveux. De petits satellites sont
lancés de vos yeux. Vos dents grincent dans
l’éclatement de tempêtes cosmiques. La Galaxie se
précipite sous votre veste et les étoiles viennent
embrasser vos lèvres, pieuvres grises du paradis perdu
du désert blanc de labyrinthe à crête bleue de
documents en spirale au trente-cinquième étage du
couloir sept du bureau cinq du code juridique pour la
persécution des escargots aux vaisseaux
mélanomorphes.Mai 1968





Les abattoirs ne fonctionnaient pas cette semaine,
et j’ai passé mes journées à sourire à mes doigts
trempés dans le sang épais de la route grise, jouant
avec ma machine à écrire cassée et les trains qui
passaient comme l’eau qui coulait dans les cellules
de mon inexistence. Maintenant, je suis vieux. Et les
têtes cubiques qui marchaient devant moi ont
bloqué les chemins de ma fuite. Alors, plein de joie
pour le cadeau inattendu des petits dieux, j’ai levé
mes yeux mutilés et crié, réduisant en pulpe les
sardines écrasées de ma petite usine. Je suis
fatigué. Fatigué de sentir mes doigts caresser les
bords de la galaxie et mon corps s’étendre sur la
mer bleue. Fatigué de tenir la couronne du
désespoir sur ma tête écorchée et d’essayer de
cacher la nudité de mon corps sous la
transparence de mes mains mortes. Fatigué de me
battre pour une petite mort avec les yeux pleins de
fleurs et de truites garnies de mes rêves éparpillés
dans la grotte mangée des taureaux bleus aux
cornes blanches, écrivant des plaques funéraires
dans les ports des escargots noyés.

Christos Antonopoulos, mai 1968



Du 30 mai au 17 août 2009, le Musée des Beaux-Arts de Tournai, en
Belgique, a accueilli une exposition intitulée La cour des miracles,
éloge de la folie ou désespoir de l’humanité ? , entièrement dédiée
aux tableaux de Christos Ex-Agrafos. Dans le programme de cette
exposition, on peut lire : « Sur un plan formel, toute son œuvre -
d’une exceptionnelle cohérence plastique - ressent également
cette influence initiale dans la mesure où les déformations
spatiales qu’il fait subir à ses représentations fantastiques,
fortement structurées par la géométrie et un réseau complexe de
lignes enchevêtrées, sont à la fois l’héritage du modernisme
européen (cubisme, abstraction) et de la peinture byzantine qui
procède traditionnellement par schématisation et distorsion
systématique de la surface peinte, comme un non-lieu utopique
d’accomplissement du mystère divin. (...) Car Christos semble bien
être l’héritier spirituel de ces générations d’artistes « flamands »
qui, de Bosch à Bruegel, en passant par Jordaens, Brouwer,
Teniers et, plus récemment, James Ensor ou même le sculpteur
bruxellois Tom Frantzen (auteur de la scénographie de
l’exposition) dans un registre plus contemporain, ont porté la
caricature de leurs semblables, la dénonciation de leurs travers
diversifiés ou la douce ironie du regard sur la vie, au rang d’art.
C’est pourquoi la confrontation entre son œuvre et celle de tous
ces artistes était utile et indispensable. Elle montre à la fois la
continuité de la démarche et la convergence du propos à travers
les époques. » (Jean-Pierre De Rycke)

ECCE HOMO-ECHO ANTONIN ARTAUD : La rencontre fortuite  entre le célèbre
compositeur mondial Stavros Xarhakos et Christos Antonopoulos découle de la
conjoncture de deux circonstances historiques : les événements de mai 68 en
France et la dictature militaire en Grèce. Bouleversés par ces événements, les deux
hommes ont partagé leurs opinions, évoquant chacun son art. Christos
Antonopoulos a invité Stavros Xarhakos à l’hôtel où il résidait pour lui présenter
certaines de ses œuvres. Le fruit de cette rencontre « fortuite » se manifeste dans
deux compositions de Stavros Xarhakos, inspirées par la peinture de Christos
Antonopoulos et intitulées ECCE HOMO et MEMORABILIA. Plusieurs années ont
passé depuis, sans que ces œuvres n'aient été éditées, à l'exception d'un tirage
exclusif en nombre limité d’exemplaires lors d'une exposition des œuvres de
Christos Antonopoulos au Musée des Beaux-Arts de Tournai, en Belgique. La
musique de Roger Désormière, utilisée par Artaud pour Les Cenci, vient
immédiatement à l’esprit à l’écoute de ce disque.



P H O T O  D E  V A N G E L L I S  Z A V O S   

Issu d'une famille de couturiers originaire d'une région montagneuse de Thessalie, Christos Antonopoulos Ex-Agrafon a
retenu ses premières leçons dès l'âge de sept ans auprès d'un peintre d'icônes [hagiographe]. Christos Antonopoulos, dit
Ex’Agraphon (né en 1945), est au fond un « maniériste » au sens historique du terme. Cela signifie qu'il ressent le malaise de
son époque et exprime les spasmes convulsifs dans lesquels son environnement se démène. À leur manière, il est issu d'une
époque « héroïque » de l'histoire de l'art qui a vu, à l'instar de la première Renaissance florentine, la révolution de la
modernité émerger. Héritier de celle-ci, il a poussé la maîtrise de son langage plastique jusqu'à une forme de sophistication
frôlant la perfection. Récepteur de la « manière », il la travaille sans cesse pour lui donner ce raffinement et cette intensité
d’expression qui caractérisent la virtuosité.

De sa période de formation, l'artiste retient quelques caractéristiques fondamentales de l'art byzantin : l'absence de modelé,
d'ombres et de perspective, ainsi qu'un éclairage particulier faisant que les objets de sa représentation baignent dans une
lumière surnaturelle où le jour ne perce jamais. Ce déterminisme social, lié à son origine familiale de couturiers, a favorisé
chez lui une attirance spontanée pour la valeur décorative et la douceur tactile des tissus ornés de motifs bigarrés. Très
jeune, il commence à copier les œuvres de grands artistes occidentaux découverts au hasard de sa documentation : Picasso,
Braque, Courbet, Van Gogh, Daumier, Gauguin, mais aussi les Allemands Grosz, Dix, Beckmann, et le Russe Kandinsky. C'est
de ces artistes qu'il tire peu à peu les germes de ses composants plastiques et iconographiques fondamentaux : naturalisme,
symbolisme, expressionnisme, cubisme et abstraction.

La dictature en Grèce pousse Christos à s'exiler à Paris, où il suit des cours de gravure à l'École des Beaux-Arts. Nous sommes
en 1967, et dès l'année suivante, la colère étudiante gronde sur les pavés du Quartier Latin. Ce double événement – le coup
d'État des Colonels en Grèce et le soulèvement de Mai 68 en France – exerce une influence prépondérante sur son travail
artistique. Il conçoit désormais son art à la fois comme une provocation et comme une dénonciation de l'esprit « petit-
bourgeois » qui, selon lui, hante les rives de la Seine aussi bien que les bords de la mer Égée.

CHRISTOS ANTONOPOULOS (EX-AGRAFON)



Nouveaux Éléments Sur La Recherche d'Artaud Dans Les Archives de La Nación

Dans une quête passionnée pour retrouver les traces d'Antonin Artaud dans le paysage médiatique de l'Amérique latine, la revue
Écho Antonin Artaud a plongé dans les profondeurs des archives, espérant dénicher des contributions méconnues de l'auteur au
journal La Nación de Buenos Aires. Cette aventure, documentée dans le numéro 4 de la revue, met en lumière une lettre du 27
juin 1936 adressée à Gaston Gallimard. Dans cette lettre, Artaud mentionne ses écrits pour des journaux d'importance en
Amérique latine, y compris des textes destinés à la revue Grafos et un texte pour le journal argentin La Nación. « J'écris
actuellement dans le Nacional Revolutionario, journal gouvernemental de Mexico, dans Gropos (Grafos) et Carteles de Cuba et
dans La Nación, de Buenos Aires, c'est-à-dire dans les principaux journaux de l'Amérique latine. » (V, 208). Ces contributions
cubaines ont été découvertes en 2009 à la Bibliothèque José Martí à La Havane, et ce texte argentin a été longuement recherché
par Paule Thévenin, éditrice dévouée de l'œuvre d'Artaud, dans ses lettres à Luis Cardoza y Aragón, publiées dans l'ouvrage
Artaud Tovadia de Fabienne Bradu.

Face à cette révélation, une première démarche de notre part a été entreprise l'année dernière, consistant à contacter le
département des archives du journal La Nación, ainsi que les services d'archives nationales argentines. Toutefois, la tentative
s'est heurtée à un obstacle majeur : selon Maria Soledad Vicente, collaboratrice de Fernán Saguier à La Nación, l'accès aux
archives est strictement réservé au personnel du journal, restreignant considérablement les possibilités de recherche.
Néanmoins, l'espoir de retrouver les écrits d'Artaud a conduit à explorer d'autres avenues. La démarche s'est étendue au
département des archives du ministère de l'Intérieur, qui a facilité une connexion avec un responsable des archives de journaux
de la bibliothèque nationale (l'hémérothèque). Gabriela Rodríguez, des archives de la Bibliothèque du Congrès National, a
orienté cette quête vers le Département de Microfilm. L'idée d'utiliser des logiciels de reconnaissance optique de caractères
(OCR) pour scanner et rechercher des mots-clés liés à Artaud dans les microfilms du journal quotidien a émergé comme une
piste prometteuse. Bien que cette possibilité ait été confirmée par les archivistes de l'hémérothèque, l'absence de spécialistes
confirmant leur intérêt a rendu difficile une recherche exhaustive.

Dans l'espoir de convaincre ces archivistes, nous avons mobilisé des chercheurs européens et latino-américains. Malgré la
mobilisation de plusieurs individus, les résultats tangibles ont tardé à se manifester. Ce n'est qu'en mars 2024, après des mois
d'attente, qu'un message du département des microfilms de la Bibliothèque du Congrès National a été reçu. Les archivistes des
Archives Nationales de Buenos Aires ont entrepris un travail minutieux, examinant les éditions des mois de mai, juin, août,
septembre, et octobre de 1936, sans pour autant découvrir d'article signé Artaud. La période de juillet 1936, juste après la lettre
d'Artaud à Gallimard, demeure une énigme, les microfilms de ce mois étant introuvables et sans archives disponibles.

La recherche d'Artaud dans les archives de La Nación s'avère donc un défi complexe et toujours en cours. Bien que les efforts
aient été importants et les pistes nombreuses, la quête de ces contributions perdues reste inachevée.



Une nouvelle biographie détaillée
et inédite sur Antonin Artaud 

Aujourd'hui, je suis heureux de vous présenter mon tout nouveau projet : l'écriture d'une
biographie détaillée et approfondie sur Antonin Artaud. La genèse de ce livre remonte à 6
ans, à la relecture de mon premier ouvrage, ‘‘Antonin Artaud, l'Anarchiste Courroucé’’, écrit
en 2016, où j'ai identifié des inexactitudes. Cette prise de conscience m'a motivé à
entreprendre un travail de révision et d’approfondissement, avec un engagement renouvelé
envers l'exactitude et la richesse des informations, surtout après avoir enrichi mon
expertise sur Artaud par la rédaction de six autres ouvrages et le lancement d'une revue
bimestrielle dédiée à son œuvre. En effet, bien que les biographies existantes soient
excellentes, elles datent de plus de deux décennies et ne reflètent plus l'état actuel de la
recherche. De nouvelles informations essentielles ont émergé, éclairant certains aspects de
sa vie et de son œuvre sous un jour nouveau. De plus, au fil de mes lectures, j’ai constaté que
d'importantes données restaient inexploitées dans les travaux antérieurs.

Cette biographie ne vise pas seulement à corriger les erreurs passées, mais aussi à enrichir
et actualiser notre compréhension de cet artiste majeur, à la lumière de nouvelles
découvertes. Ce projet, né d'une passion profonde et d'une rigueur académique, espère et
ambitionne, dans la mesure du possible, d'offrir la biographie la plus détaillée, complète et
actuelle d'Antonin Artaud. Par cette démarche minutieuse, j’aspire à fournir une œuvre qui,
tout en rectifiant le passé, ouvre de nouvelles voies de compréhension pour les générations
futures.



Un Triptyque Biographique sur Antonin Artaud
 Après des années d'investigation passionnée sur la vie et l'œuvre d'Antonin Artaud, je suis
sur le point de vous présenter mon projet le plus ambitieux à ce jour : un triptyque
biographique composé de trois livres indépendants. Ce projet vise à offrir une vision
nuancée et complète de l'héritage d'Artaud.

Le premier volume, une biographie très détaillée et rigoureuse, offre une plongée profonde
dans la vie et l'œuvre d'Antonin Artaud. Malgré son quasi-achèvement, j'ai décidé de
prendre mon temps pour vérifier et revérifier les faits, garantissant ainsi la précision et la
fiabilité de chaque détail. Cette biographie ambitionne de devenir une ressource
inestimable pour les chercheurs et les universitaires qui étudient Artaud et son impact.

Le deuxième livre, prévu pour 2027-2028, adoptera une approche plus créative en prenant la
forme d'un roman narratif. Contrairement à une biographie classique, ce volume explorera
les expériences et les émotions d'Artaud d'une manière plus immersive et accessible. Basé
sur des témoignages authentiques mais prenant des libertés narratives, ce roman offrira
une vision plus intime de la vie et du travail d'Artaud. Il présentera des ambiances, des
événements et des anecdotes authentiques de la vie quotidienne d'Artaud, y compris les
chansons que sa grand-mère lui chantait, les plats qu'il appréciait, et même les blagues
réelles qu'il faisait. Cette approche unique permettra aux lecteurs de découvrir Artaud d'une
manière plus humaine et vivante, intégrant des détails et des aspects de sa vie qui ne
pourraient pas être inclus dans une biographie traditionnelle.

Quant au troisième livre, les détails restent soigneusement gardés secrets. Cependant, il est
décrit comme un projet extrêmement ambitieux qui apportera une contribution
significative à la compréhension d'Artaud et de son héritage artistique.

Chaque livre de ce triptyque biographique sera une œuvre autonome, mais ensemble, ils
formeront une exploration complète et nuancée d'Antonin Artaud. Je m'engage à prendre le
temps nécessaire pour garantir que chaque volume soit à la hauteur de ma vision, offrant
ainsi une expérience enrichissante et captivante pour les lecteurs passionnés par la vie et
l'œuvre de cet artiste iconoclaste.

Une Biographie Participative

L'idée d'élaborer ce livre avec la contribution active de nos lecteurs s'inscrit dans une démarche de collaboration unique et
innovante. Depuis l'annonce de la revue Écho Antonin Artaud, l'enthousiasme et l'engagement de nombreux amateurs
d'Artaud se sont manifestés par des contacts spontanés, m'apportant des témoignages précieux, des documents rares et des
perspectives nouvelles. Je tiens donc à encourager vivement toute personne possédant des informations, des anecdotes ou des
documents qui pourraient enrichir cette biographie à prendre part à ce projet. Votre participation active ne fera pas que
contribuer à la précision historique et à la profondeur de l'analyse ; elle vous inscrira également comme co-créateurs d'une
œuvre collective qui, espérons-le, deviendra la référence sur la vie et l'œuvre d'Antonin Artaud pour les années à venir. 



 
 

Artaud en Pages :  Découvertes Bimensuelles
‘Artaud en Pages’,  notre rubrique bimensuelle, vous convie à explorer une petite sélection d’essais
tirés de ma propre collection, qui compte près de 150 ouvrages consacrés à l’étude d’Antonin Artaud.

Artaud le visionnaire hurlant ,  un ouvrage de Laurent Vignat
oscillant entre roman et biographie, est recommandé à ceux qui
souhaitent éviter les longues biographies détaillées. La préface est
écrite par Serge Malausséna, neveu d’Antonin Artaud, qui est mort
au printemps 2023. Par ailleurs, nous tenons à vous annoncer que
Laurent Vignat a récemment achevé un nouvel ouvrage sur
Antonin Artaud. Même s'il  n'est pas encore disponible, nous avons
eu le privilège de le lire et nous l 'avons profondément apprécié.
Un article dédié à ce livre ainsi qu'à l 'œuvre complète de l 'auteur
sera prochainement publié dans notre revue. 

Dans Artaud l ’aliéné authentique ,  Évelyne Grosmann nous rappelle
que rien ne peut enfermer la poésie d’Artaud dans un organisme,
une forme, une figure d’être. Les mots-maux du Momo sont
mouvants-vivants. Homme-acteur, œil vide au regard avide,
théoricien de la chair, peintre de l ’évanouissement des formes, les
aspects d’Artaud sont multiples. Pourquoi ici ? Pour le chapitre du
livre :  Les virgules de Van Gogh.

Antonin Artaud torturé par les psychiatres d'Isidore Isou (les ignobles erreurs de André
Breton, Tristant Tzara, Robert Desnos et Claude Bourdet dans l ‘affaire de l ‘ intérenement
d‘Antonin Artaud)  est un ouvrage incisif,  passionné, maladroit et pourtant bien
documenté. Affirmer que le docteur Ferdière est un nazi est non seulement faux,
mais aussi profondément absurde. Néanmoins, il serait également erroné de rejeter
cet essai pamphlétaire, écrit sous l ' influence de la passion, uniquement pour son
ton exagéré sans prendre en compte le témoignage d'un poète, qui, à l ' instar
d'Artaud, a été pris en charge par le même psychiatre. Un texte vibrant, et intime
qui transforme sa rage et sa sincérité, ses crasses et imperfections en véritables
pépites d’or. Bref, enfin un livre à l ' image d'Artaud, dans la lignée de Van Gogh, le
suicidé de la société .  Du pur Isidore Isou.

J’ai toujours aimé Le Monde d’Antonin Artaud  de Kenneth White. Lorsque j ’ai appris
que White était poète, je n’ai pas été surpris. Seul le regard d’un poète peut saisir
profondément l ’âme d’un autre poète. Ce n’est pas un hasard si,  sur la couverture
de ce livre, on retrouve le regard de Van Gogh. Ce n’est pas non plus un hasard si
cet ouvrage a été publié dans la collection Le Regard Littéraire.



CAHIER DE CRÉATION

Dans cette rubrique de notre revue, nous
vous invitons à partager vos textes, votre
actualité (spectacles, livres) et vos
créations artistiques (poèmes, dessins)  
en rapport avec Artaud. C'est l'occasion
idéale de donner vie à vos aspirations et
de faire connaître vos projets. 

Antonin Artaud, la mise en échec de la médecine par Patrick Albert
Pognant, nouvellement paru aux éditions L'Harmattan, est une étude
impressionnante de 400 pages dédiée à Antonin Artaud. Ce travail
sérieux, rigoureux et riche en informations se distingue particulièrement
par les citations d'extraits d'un tapuscrit inédit du Dr Latrèmolière,
intitulé Antonin Artaud, abandonné de Dieu (1986), dont on
connaissait l'existence sans en connaître le contenu. Dans le chapitre
intitulé Le secret (pages 111-120), le docteur Latremolière émet
l’hypothèse que la folie d’Artaud était feinte. À la page 116 du
tapuscrit, il affirme : « Je pense qu’Artaud n’a jamais eu d’hallucinations
ni d’idées proprement délirantes. » Personnellement, ce livre nous tient
particulièrement à cœur, car l'année dernière, nous avons terminé un
ouvrage sur un thème similaire intitulé Artaud le Martaud : asile,
drogues, électrochocs (voir: Écho Antonin Artaud n°2).

Le poème du mois 

Le livre du mois 

Van Gogh
Van Gogh 
mou en dabi
taouen arbi saled
mauven dibi
taunten libifa

En dehors de cela tous les hommes de cette humanité ne sont que de la sale teigne
d’emmerdeurs.

Antonin Artaud

  

 

echoantoninartaud@outlook.fr



ACTUALITÉ ARTAUDIENNE
Le livre Voyage au Mexique : Messages Révolutionnaires & les Tarahumaras, édité par Stuart Kendall et proposant une traduction anglaise des écrits
d’Antonin Artaud pendant son séjour au Mexique, est déjà disponible. En septembre, nous attendons une nouvelle publication chez Bloomsbury (la
maison d'édition des Harry Potter). Cette édition à venir inclura non seulement les messages révolutionnaires d’Artaud mais aussi des textes inédits
retrouvés en 2009 à Cuba. Nous vous fournirons plus de détails sur cette sortie dans un prochain numéro.

Amor Fati : Les Lois du Théâtre, est le dernier ouvrage d'Alain Jugnon, publié par la captivante maison d'édition Douro. Dans ce livre, l'auteur conçoit
une révolution théâtrale, s'inspirant d'une diversité de penseurs tels qu'Artaud, Bousquet, Beckett, Nietzsche, Deleuze et Stiegler.

Du 29 mars au 21 septembre, dans le cadre des festivités Les Nuits d’Artaud, l’hôpital du Rouvray à Sotteville-lès-Rouen, où Artaud a été interné,
accueillera des expositions, des débats et des lectures de poésie. Parmi les invités figurent des personnalités telles que Philippe Torreton, Bruno
Putzulu, Ernest Pignon-Ernest et Françoise Petrovitch. 

Après le magnifique spectacle Tôto le Mômo produit par le Théâtre de la Ville, le comédien David Ayala est revenu à la parole d'Artaud les 25 et 26
avril 2024 avec son nouveau spectacle Réminiscences. Ce dernier s'est tenu au Théâtre dans les Vignes à Toulouse.

Les carnets de Samuel Taylor Coleridge, traduits par Pierre Leyris, ainsi que le commentaire de ces carnets, En un mot comme en cent, écrit par
Artaud en 1947 et publié à l'été 1971 dans la revue L’Ephémère, sont publiés dans un petit livre qui vient de paraître aux éditions Les Essentiels/Fario.

Le 4 avril dernier, les éditions Gallimard ont publié une pièce de théâtre inédite de Jean Genet, Héliogabale. C’est un texte dont la revue Écho Antonin
Artaud connaissait l’existence mais le croyait perdu, puisqu’il était noté dans une récente version de l’ouvrage Héliogabale ou l’Alchimiste Couronné
d’Ilios Chailly : « En 1943, grâce à l’aide de Jean Cocteau, Jean Genet sort de prison. Le 1er mars, Paul Marihien, le secrétaire de Cocteau, signe un
contrat avec Genet pour l’écriture d’une pièce de théâtre sur Héliogabale, probablement inspirée par le texte d’Artaud. Cette pièce, destinée à Jean
Marais, que Genet aimait, a été refusée par Marais, la trouvant trop audacieuse et trop orientée vers les thèmes homosexuels, ce qui pourrait nuire à
son image. Accablé par ce rejet, Genet a détruit la pièce en la brûlant. » P.S : Notre revue a prévu de consacrer un numéro spécial à Héliogabale.

Deux livres dans lesquels Artaud et Colette Thomas ont été abondamment cités sont parus ces derniers mois. Il s'agit de Le Secret de la Société de
Pacôme Thiellement, paru début mars aux éditions PUF, et de Lamenta des Murs de Patrick Beurard-Valdoye, sorti début avril aux éditions
Flammarion. Un extrait de Lamenta des Murs sur la Corrib de Galway avait déjà été publié dans le numéro 2 de notre revue.




