
ÉCHO 
ANTONIN ARTAUD 

REVUE BIMESTRIELLE SUR ANTONIN ARTAUD N°8 JUILLET 2024



Pour télécharger les anciens numéros de la revue Écho Antonin
Artaud, découvrir des articles inédits, ou tout simplement vous
informer sur nous et les livres que nous avons publiés, n'hésitez
pas à visiter notre nouvelle page web :

  https://echoantoninartaud.com

COUVERTURE : OEUVRE ORIGINALE DE
KATONAS ASIMIS

SITE WEB: K-ASIMIS.COM

CHIRON CENTAURE

CANDELARIA SILVESTRO

KATONAS ASIMIS

 WOLFGANG PANNEK

PIERRE COURTENS



Cela fait plusieurs années que je planifie d’écrire un livre entièrement consacré à
la notion de Corps sans Organe chez Antonin Artaud. Bien que j'aie déjà rédigé de
nombreuses pages, ce projet a souvent été reporté en raison du temps que me
prend la revue et d’un autre projet ambitieux que je prépare simultanément sur
Artaud et le théâtre. Le manque de temps est l'une des raisons, mais surtout,
l’ampleur et la complexité du sujet me font sentir que je ne suis pas encore prêt
à rendre justice à mes découvertes. J’ai donc réfléchi à la façon d’aborder ce
numéro spécial, qui explore ce thème de la corporalité vidé de sens qui me
passionne. Contrairement à mon livre, j’ai décidé de ne pas plonger dans des
analyses approfondies des écrits de Deleuze-Guattari ou des concepts
métaphysiques orientaux. Mon objectif est d’introduire cette notion de manière
accessible. Même si je pense que ces idées ne sont pas difficiles à comprendre,
elles peuvent sembler obscures parce qu’elles remettent en question nos certitudes
et nos habitudes de pensée. Ce numéro est donc une occasion de vous présenter
brièvement la logique de ce sujet avant de l’explorer plus en détail dans mon
livre, notamment la notion de "vide" à travers les perspectives d’Artaud, de
Deleuze, du taoïsme et de la physique quantique.

Qu’est-ce qu’un Corps sans Organes ? Pour simplifier, un Corps sans Organes est un
corps libéré de toutes les contraintes que les organes imposent à un organisme.
Bien que lier la notion de Corps sans Organes au corps et à l’organisme physique
ne soit pas incorrect (surtout dans le cas spécifique d’Artaud), il s’agit avant tout
d’un concept qui peut s’appliquer à toutes les formes possibles de corps, qu’ils
soient sociaux, psychologiques, culturels, politiques ou économiques. À mon humble
avis, il est impossible de comprendre en profondeur la pensée d’Artaud sur tous
les sujets sans adopter une approche conceptuelle. Dans le monde des idées, on ne
s’attache pas aux formes des ombres. Quand Artaud nous montre le ciel nocturne,
ce n’est pas son doigt qu’il faut regarder, mais la lumière informe de la lune. Et
vous allez me dire : la lumière ne vient-elle pas du soleil ? Certes, mais nos yeux
ne sont pas faits pour voir directement la lumière du soleil et, sans le courage de
sacrifier nos organes, nous ne pouvons pas voir la vérité directement. Cette
lumière existe indépendamment aussi bien de la direction du doigt que d’Artaud
lui-même. Artaud, Deleuze ou une doctrine traditionnelle sont juste des moyens
d’accéder à certaines vérités, et certainement pas un but en soi. La forme du
doigt qui montre est importante puisqu'elle vous indique une voie. Mais si
aujourd'hui je prépare des logos, une revue ou une biographie sur lui, ce n'est pas
pour sanctifier Artaud en tant qu'individu, mais pour attirer votre attention vers
un homme dont les écrits peuvent vous animer intellectuellement. Même si certains
principes peuvent nous guider quand nous perdons notre chemin, en réalité, nous
n’avons besoin ni de Saint-Artaud, ni de chapelle. Les évidences ne sont pas
extérieures à nous. Elles sont en nous et, pour être nous-mêmes, il faut savoir faire
taire les certitudes qui nous entourent et apprendre à écouter non pas notre
propre musique, mais cet instant où la création de toute musique est possible.

Présenta t ion



Antonin Artaud décrit le corps humain comme la victime d'une "malversation anatomique", ne
correspondant plus à notre véritable nature et évoluant progressivement vers une mort lente qui se
prolonge depuis plus de quatre mille ans.  Pourquoi cela s'est-il produit ? Parce que, par peur de vivre
pleinement, nous avons opté pour la chair à l'os. En faisant ce choix, nous nous sommes retrouvés
emprisonnés dans la matérialité. Pourquoi cela s’est-il produit ? Parce qu’on perd confiance à nos infinie
capacité ? Pourquoi cela s'est-il produit ? Parce que pour dominer, les institutions ont toujours cherché à
enfermer l'homme dans des limites étroitement organiques. L'homme n'est plus perçu comme une totalité
mais comme un assemblage d'organes parasitaires, destinés à castrer sa partie surhumaine et à le
réintégrer dans une identité et une généalogie prédéfinie. « L'anatomie dans laquelle nous sommes
engoncés a été créée par des ânes bâtés, des médecins et des savants incapables de comprendre un corps
simple, ayant besoin pour leur survie d'un corps qui leur réponde et qu'ils comprennent. Ils se sont donc
emparés du corps humain et l'ont remodelé selon les principes d'une logique claire et saine, organe par
organe, de manière analytique selon leur approche. » 

ARTAUD (Antonin) : Autour de la séance au Vieux Colombier.

Condamné à être confiné dans le carcan d'une corporalité exécrable, "achevée" et "sexuée", notre corps
devient réduit, enfermé et un obstacle à la connaissance pure. « J’ai toujours eu ce corps-ci, à certaines
modifications près, et je n’en suis jamais sorti. » 

ARTAUD (Antonin) : Cahier de retour à Paris, août-septembre 1946.

Corps esclave de nos peurs quotidiennes ! Corps, ("pot d’être" rempli de merde et d’ordure), responsable
des maladies individuelles ou sociales, telles que les conflits et les guerres. Cela renvoie aux propos que
Platon, dans son Phédon, prête à Socrate : « Le corps, dit-il (Socrate), nous cause mille difficultés par la
nécessité où nous sommes de le nourrir ; et avec cela, des maladies surviennent, nous voilà entravés dans
notre quête de l’être. Il nous remplit d’amours, de désirs, de craintes, de chimères de toute sorte (...). Les
guerres, dissensions, batailles, c’est le corps seul et ses appétits qui en sont la cause ; car on ne fait la
guerre que pour amasser des richesses, et nous sommes forcés d’en amasser à cause du corps, dont le
service nous tient en esclavage. » ARTAUD (Antonin) : Cahier de Rodez, décembre 1945-janvier 1946.

Que faire? Se forger un corps sans organe !   

C o r p s  P r e m i e r s  e t  D é s o r d r e s  C r é a t e u r s    
 A r t a u d ,  D e l e u z e  e t  G u a t t a r i  s u r  l ' É r u p t i o n  d u  V i v a n t  



Corps électrique. Corps vibratoire. Corps nervalien. Ce corps premier selon Artaud n’est pas vague ; au
contraire, il est « concret », « anti-spirituel », construit avec des « clous » et des « briques ». C’est un corps
dans lequel l’esprit vient par la chair, les os, le sang… « Non, les choses ne sont pas venues d’un esprit
infinitésimal qui partit du néant, s’est épaissi et rassemblé jusqu’à l’être. Elles sont venues d’un corps existant,
qui a tiré de toutes pièces, du néant même, avec son souffle, des corps, des objets et des choses qu’il a
façonnés avec la main. — Et c’est cela le matérialisme absolu. (…) Et ce corps n’est pas un pur esprit, mais un
homme qui a peiné et sué toutes ses vies comme un ouvrier en horlogerie, doublé d’un maçon, d’un terrassier,
d’un sculpteur, d’un peintre, d’un poète, d’un musicien, d’un serrurier, d’un ferronnier », écrit Artaud en 1947.

Cette « anatomie furtive » n’est pas un objet qu’on enferme dans un organisme, une organisation, une forme.
Le corps sans organe n’est pas un organisme imperméable et fixé, mais, comme la peste, il produit les
désordres les plus excessifs, des désordres purificateur, de désordre révélateurs. Ce nouveau corps sans
organes, est une « machine force éructante de feux », qui ne connaît « ni famille, ni société, ni père, ni mère,
ni genèse hantée par les sbires des institutions des entités — Il (le corps premier) ne connaît rien. Il éructe. Des
poings. Des pieds. De la langue. Des dents. » ARTAUD (Antonin) : Textes écrits en 1947.

N’étant ni signe, ni cadavre, ce corps archaïque est éternellement vivant. Virulent, c’est le corps qu’on
possède dans nos rêves. Un corps indéfinissable animé d’esprits, de souffles, d’énergies et habité par des
puissances surnaturelles. « Un jour l’homme était virulent, il n’était que nerfs électriques, flammes d’un
phosphore perpétuellement allumé, mais cela a passé dans la fable parce que les bêtes s’y sont nées, les
bêtes, ces déficiences d’un magnétisme inné, ce trou de creux entre deux soufflets de force, qui n’étaient pas,
étaient néant et sont devenues quelque chose et la vie magique de l’homme est tombée, l’homme est tombé
de son rocher aimanté, et l’inspiration qui était le fond est devenue le hasard, l’accident, la rareté, l’excellence,
excellence peut-être mais en face d’un tel monceau d’horreurs que mieux vaudrait n’être jamais né. » 

 (Lettre d’Antonin Artaud à Pierre Loeb du 23 avril 1947)

On ne peut pas saisir la notion de « corps sans organes » chez Artaud sans comprendre concrètement ce
que représente le 'vide'. Que ce soit le vide quantique, le vide intérieur ou le vide taoïste, qu'est-ce que le
vide, au juste ? Le vide primordial est une expression symbolique pour désigner ce que l’on appelle le ‘chaos
créateur’. Il représente un état d'esprit encore instable, d'où tout peut émerger. Par conséquent, le Vide n'est
pas synonyme de ‘rien’. Au contraire, s'il fallait le définir, il serait plus justement décrit comme ‘tout’. Ce vide
est tout sauf vide, car il incarne l'idée du ‘Tout possible’. Le vide est ce qui n'est pas encore plein mais qui
peut potentiellement être rempli. Pour illustrer simplement cela, il est agréable d'avoir un verre de vin rouge
devant soi. Cependant, il est encore plus satisfaisant de disposer d'un verre vide, car il nous offre la possibilité
de le remplir avec ce que nous désirons véritablement à chaque instant, à condition bien sûr d'être
suffisamment éclairé pour savoir ce qui nous somme et comment le remplir.



Le Corps sans organes désigne le résultat du 'devenir intense' et indéterminé. Le corps glorieux, qui n'est pas
un corps au sens propre, symbolise un état de bouillonnement et de constante transformation. Comme le
mentionne René Guénon dans L'Homme et son devenir selon le Vêdânta, il s'agit de 'la transposition hors de
la forme et des autres conditions individuelles', et de la réalisation 'de la possibilité permanente et immuable
dont le corps n'est que l'expression transitoire dans le monde manifesté'. Le corps sans organes est un corps
potentiel sans corporalité, duquel peuvent émerger tous les devenirs ou toutes les corporalités imaginables et
inimaginables.

Le Corps sans organes est une idée radicale, une arme conceptuelle qui pulvérise les chaînes des contraintes
traditionnelles, ouvrant la voie à une exploration brute et impitoyable de modes d'existence et de subjectivité
inédits. C'est un corps insurgé, qui fracasse les significations fixes et dynamite les structures traditionnelles de
sens. Un corps rebelle, insaisissable, qui annihile les normes et libère des possibilités pour des significations et
des expériences nouvelles, sauvages et imprévues.

Pour Gilles Deleuze et Félix Guattari, le corps sans organes est une production du désir, une accumulation
d’énergies affectives, un état proche de la gaieté et de l’extase. Une forme de corporalité qui, même si elle
souffre de ne pas avoir d’autre organisation, ou pas d’organisation du tout, n’est pas vide mais remplie de
flux d’intensités et de sensations qui altèrent tous les automatismes dominant des hommes actuels. Avoir un
tel corps selon ces philosophes français, c’est une prise de conscience qui « déterritorialise » le « soi
organique » et pousse les hommes à agir, les aidant ainsi à retrouver leur enfance perdue. En éliminant de
son corps tous les errements, ce que Deleuze nomme l'ensemble des "signifiances et subjectivations", l'homme
atteint une nouvelle forme de pureté. Par cette minutieuse reconstitution, il retrouvera l'état premier, celui qui
existait avant l'acquisition de la connaissance et le développement des civilisations.

Ce corps saint « vidé de ses sensations », est comme un œuf rempli de forces sur lequel des intensités circulent.
Intensités qu’il produit et distribue dans un espace inétendu. Pourquoi un œuf ? L'œuf illustre ce concept car il
représente un état avant la différenciation en organes spécifiques. Cependant, chercher à se construire ce
corps sans image, aspirer à redevenir « bébé, animal, végétal, minéral, etc. » et réapprendre à percevoir les
ondes intensives et sensitives à l'intérieur de son corps reste une expérimentation dangereuse. L'expérience
d'Artaud démontre que sacrifier son identité comporte toujours le risque de se perdre et de ne plus ressembler
à rien. La faculté de se perdre dans le vide ne doit pas être perçue comme une fin en soi, mais comme un outil
pour devenir maître de son existence. La construction d’un corps sans organes peut faciliter notre vie seulement
si elle est libérée de nos tropismes hérités et consciemment décidée. Malheureusement, selon Deleuze, c’est le
plus souvent la maladie qui contraint les individus à passer par des états de corps sans organes. Et la maladie
est souvent la conséquence de l'éloignement de nos plus profonds désirs créateurs.





« En le faisant passer une fois de plus mais
la dernière sur la table d’autopsie pour lui
refaire son anatomie. Je dis, pour lui
refaire son anatomie. L’homme est
malade parce qu’il est mal construit. Il faut
se décider à le mettre à nu pour lui gratter
cet animalcule qui le démange
mortellement, dieu, et avec dieu ses
organes. Car liez-moi si vous le voulez,
mais il n’y a rien de plus inutile qu’un
organe. Lorsque vous lui aurez fait un
corps sans organes, alors vous l’aurez
délivré de tous ses automatismes et rendu
à sa véritable liberté. Alors vous lui
réapprendrez à danser à l’envers comme
dans le délire des bals musette et cet
envers sera son véritable endroit. » 

Pour en finir avec le jugement de dieu, 1947



La liberté, c'est
l'absence de
toute limite.

« Le corps humain n’est pas libre.
Nous sommes tous magnétisés et il y
a des sectes douteuses d’initiés qui, à
10 000 kilomètres (Tibet), vous
empêchent d’agir.  » 

Propos d’Artaud recueillis par Jacques Prevel

Le Corps sans organes (CsO), concept élaboré par Deleuze,
Guattari et Artaud, représente une rupture profonde avec
les limites corporelles et mentales. Cette idée audacieuse
ouvre la voie à une liberté créative totale, propulsant
l'individu au-delà des contraintes oppressives vers un état
de surhumanité, un espace de potentialité pure et illimitée. 

Artaud s'attaque au Jugement
de Dieu, qu'il dénonce comme
un obstacle à notre pleine
puissance



« On peut l’imaginer comme on voudra, debout,
devant une fenêtre, un chevalet, ou même sans
aucune espèce d’apparence et dépourvu de
tout corps, tel qu’il aurait voulu être. Sans
aucun lieu de l’espace où marquer la place. » 

Paul les oiseaux ou La place de l’amour  

« Par le suicide, je réintroduis mon dessin dans la
nature, je donne pour la première fois aux choses la
forme de ma volonté. Je me délivre de ce
conditionnement de mes organes si mal ajustés avec
mon moi, et la vie n’est plus pour moi un hasard
absurde ou je pense ce que l’on me donne à penser. »  

Sur le suicide (Le Disque vert, janvier 1925

Dans l’Adresse au Dalaï-lama publiée dans le numéro 3 de la
Révolution surréaliste (15 avril 1925), Artaud lance un appel
féroce pour un esprit libéré des chaînes des habitudes,
promettant ainsi une évasion de la souffrance. Poursuivant avec
"Lettre aux écoles du Bouddha", il complète que nous souffrons
de la pourriture de la raison et c’est pour cela que les surréalistes
repoussent le progrès.   

Le corps sans organes dans les années 20  

Dans Manifeste en langage clair
publié dans "La Nouvelle Revue
Française", numéro 147, le 1er
décembre 1925, Artaud écrit : 
« Je ne renonce à rien de ce qui
est l’Esprit. Je veux seulement
transporter mon esprit ailleurs
avec ses lois et ses organes. Je
ne me livre pas à l’automatisme
sexuel de l’esprit, mais au
contraire, dans cet automatisme
je cherche à isoler les
découvertes que la raison claire
ne donne pas. » 

« Il faut connaître le vrai néant
effilé, le néant qui n’a plus
d’organe. Le néant de l’opium a
en lui comme la forme d’un front
qui pense, qui a situé la place du
trou noir. » 

   L’Ombilic des Limbes (1925)   





Dans “Mille Plateaux”, l’Œuf est envisagé par Deleuze
et Guattari comme un corps sans organes, un espace
de potentialités non réalisées où aucune structure
préétablie ne domine. Ce n’est pas un vide, mais un
plein dynamique, caractérisé par un devenir constant
et une capacité illimitée à se transformer. L’Œuf
symbolise une réalité pré-organisationnelle où les
hiérarchies et les fonctions sont absentes, permettant
une multitude de connexions et d’expressions. 
« Le CsO, c’est l’œuf. [...] L’œuf désigne toujours cette
réalité intensive, avec des tendances de réalisation
mais indéfinie, non pas indifférenciée, mais où les
choses, les organes, se distinguent uniquement par des
gradients, des migrations, des zones de voisinage.» 

Mille Plateaux 

Le corps sans organes Deleuzien  
Chez Gilles Deleuze, le concept de CsO
représente un champ d’expérimentation et
de possibilité où les individus ne sont pas
restreints par les normes et structures
traditionnelles, qu'elles soient sociales,
psychiques ou institutionnelles. C'est un état
où chacun peut explorer des façons d'être et
de se connecter qui ne sont pas préétablies
par les rôles et les hiérarchies habituelles. 

Le CSO, c’est ce qui reste quand on a
tout ôté. Et ce qu’on ôte, c’est
précisément le fantasme, l’ensemble des
signifiances et des subjectivations.  

Mille Plateaux

Ce que la position schizoïde oppose aux
mauvais objets partiels introjetés et projetés,
toxiques et excrémentiels, oraux et anaux, ce
n’est pas un bon objet même partiel, c’est
plutôt un organisme sans parties, un corps
sans organes, sans bouche et sans anus,
ayant renoncé à toute introjection ou
projection, et complet à ce prix. 

Logique du sens 

Le corps sans organes est l’improductif (...) Le
corps sans organes n’est pas témoin d’un
néant originel  (...) C’est le corps sans images
(...) Le corps plein sans organes est de l’anti-
production (...) Chaque bruit de machine est
devenu insupportable au corps sans organes.
 

L’anti-oeidipe

Le corps sans organes n’est pas
Dieu, bien au contraire. Mais divine
est l’énergie qui le parcourt.
 

L’anti-oeidipe



« Tu seras organisé, tu seras un organisme, tu
articuleras ton corps — sinon tu ne seras qu’un
dépravé. Tu seras signifiant et signifié, interprète et
interprété — sinon tu ne seras qu’un déviant. Tu
seras sujet, et fixé comme tel, sujet d’énonciation
rabattu sur un sujet d’énoncé — sinon tu ne seras
qu’un vagabond.
Que veut dire désarticuler, cesser d’être un
organisme ? Comment dire à quel point c’est simple,
et que nous le faisons tous les jours. Avec quelle
prudence nécessaire, l’art des doses, et le danger,
overdose. On n’y va pas à coups de marteau, mais
avec une lime très fine. On invente des
autodestructions qui ne se confondent pas avec la
pulsion de mort. Défaire l’organisme n’a jamais été se
tuer, mais ouvrir le corps à des connexions qui
supposent tout un agencement, des circuits, des
conjonctions, des étagements et des seuils, des
passages et des distributions d’intensité, des
territoires et des déterritorialisations mesurées à la
manière d’un arpenteur. » 

Gilles Deleuze, Félix Guattari,  Mille plateaux 



Dans En finir avec le massacre du
corps (1973) de Félix Guattari ou Guy
Hocquenghem, il est question d’un
corps vivant qui se dégénère sous
l’effet du système social et de la
nécessité de former un corps
révolutionnaire qui rejette l’habitude
de la soumission. Dans ce monde
impitoyablement aliénant, la véritable
santé mentale exige un
anéantissement radical du moi et une
déconstruction brutale de l'image.

Ce vieux monde, qui de
partout pue le cadavre, nous
fait horreur et nous avons
décidé de porter la lutte
révolutionnaire contre
l’oppression capitaliste là où
elle est le plus profondément
enracinée : dans le vif de
notre CORPS.   

Ce désir de libération fondamentale
pour nous introduire à une pratique
révolutionnaire appelle que nous
sortions des limites de notre
‘‘personne’’, que nous renversions en
nous le ’‘sujet’, que nous sortions de
la sédentarité, de l’état civil pour
traverser les espaces du corps sans
frontière, et vivre dans la mobilité
désirante au-délà de la sexualité, au-
déla de la normalité, de ses territoires,
de ses répertoires.  

Ce corps vivant, nous voulons le
délivrer, le déquadriller, le
débloquer, le décongestionner,
pour que se libèrent en lui toutes les
énergies, tous les désirs, toutes les
intensités écrasées par le système
social d’inscription et de dressage.

 F É L I X  G U A T T A R I  
O U  G U Y  H O C Q U E N G H E M  





« Dans Pour en finir avec le jugement de
dieu, Artaud définit le corps sans organes
comme la destruction de l’organisme, qui
est l’organisation transcendante voulue par
Dieu. (…) Pour se faire un corps sans
organes, il y a un certain éclatement à vivre
: celui de l’organisme, mais aussi de
l’identité, qui vole en éclats,
dépersonnalisée. Mais cet éclatement
apparait aussi comme la condition de la
liberté, le moyen d’en finir avec le jugement
de Dieu. (...) Autrement dit, se faire un corps
sans organes n'exprime pas un goût
pervers pour l'autodestruction, mais la
manifestation d'un appétit vital qui résiste
au jugement, à l'angoisse et à la mort. »  

Anne Bouillon, Gilles Deleuze et Antonin Artaud

Cette opposition entre le virtuel comme lieu du
devenir productif et le virtuel comme lieu de
l’événement-sens stérile n’est-t-elle pas, en
même temps, l’opposition du corps sans
organes et des organes sans corps ? Le flux
productif du pur devenir n’est-il pas, d’un côté
le Corps sans organe, le corps pas encore
structuré ou déterminé en tant qu’organes
fonctionnels ? Et, de l’autre coté, les Organes
sans corps ne sont-ils pas la virtualité du pur
affect, extrait de tout enracinement dans un
corps, comme le sourire du chat du Cheshire,
qui persiste même quand le corps du chat
n’est plus présent?  

Slavoj Zizek, Organes sans corps 



Le corps sans organes est le corps de la
grande santé, un état où le jugement de
Dieu ne nous empêche pas de suivre
notre nature et d'agir librement.

On ne peut pas créer un corps sans organes
simplement avec l'intellect et les mots. Il nécessite un
langage plus cru, celui du théâtre de la cruauté, pour
vitaliser, illuminer et faire danser le corps, révélant ainsi
son fonctionnement véritable. Dès la naissance, ce
corps authentique est volé. La société et ses structures
sont les ennemies de cette vérité charnelle, nous
enfermant dans une existence dépourvue de vie. 

ÇA VEUT DIRE QUE LE CERVEAU DOIT TOMBER, l’homme que nous
sommes n’a pas été fait pour vivre avec un cerveau, et ses organes
collatéraux : moelles, coeur, poumons, foie, rate, reins, sexe et estomac. Il
n’a pas été fait pour vivre avec une circulation sanguine, une digestion,
une assimilation des glandes. Il n’a pas été fait non plus pour vivre avec les
nerfs d’une sensibilité et d’une vitalité limitées, quand sa sensibilité et sa vie
sont sans fin et sans fond, comme la vie, à vie et pour la perpétuité.

Extraits des Cahiers / 1946 

Le corps est le corps/ il est seul/ et n’a
pas besoin d’organe/ le corps n’est
jamais un organisme/ les organismes
sont les ennemis du corps    

Antonin Artaud, in 84, n°5-6, 1948



« Allô, voilà, j’ai pensé à un théâtre de la cruauté qui danse et qui
crie pour faire tomber des organes, y balayer tous les microbes
et dans l’anatomie sans lézardes de l’homme, où l’on a fait
tomber tout ce qui est lézardé, faire sans dieu régner la santé. »
 

Antonin Artaud, dossier Pour en finir avec le jugement de dieu  

« Or, l’être de cet être n’est pas un arbre immobile, mais une
danse d’un corps toujours disponible aux perpétuelles
transmutations. » Lettre à Jean Paulhan du 21 octobre 1945. »
 

Lettre d’Antonin Artaud à Jean Paulhan du 21 octobre 1945.   

« Nous sommes dans la
création jusqu'au cou, nous y
sommes par tous nos organes
: les solides et les subtils. »
 

Antonin Artaud, Héliogabale   

« J’ai une mission et une
fonction ici-bas : elle consiste à
détacher les consciences des
vulgarités et des bassesses
décevantes de la vie et à leur
apprendre un idéal dont la
pesanteur de l’existence les
éloigne. » 
 

Nouveaux écrit de Rodez 

« Je suis un homme, non un organisme humain. »
    

Antonin Artaud, Cahiers d’Ivry



« Le corps est le corps, il est seul et n’a pas besoin d’organes, le corps n’est
jamais un organisme, les organismes sont les ennemis du corps, les
choses que l’on fait se passent toutes seules sans le concours d’aucun
organe, tout organe est un parasite, il recouvre une fonction parasitaire
destinée à faire vivre un être qui ne devrait pas être là. Les organes n’ont
été faits que pour donner à manger aux êtres, alors que ceux-ci ont été
condamnés dans leurs principes et qu’ils n’ont aucune raison d’exister. La
réalité n’est pas encore construite parce que les organes vrais du corps
humain ne sont pas encore composés et placés. Le Théâtre de la cruauté
a été créé pour achever cette mise en place, et pour entreprendre, par une
danse nouvelle du corps de l’homme, une déroute de ce monde des
microbes qui n’est que du néant coagulé. Le théâtre de la cruauté veut
faire danser des paupières couple à couple avec des coudes, des rotules,
des fémurs et des orteils, et qu’on les voie. » 

Théâtre de la Cruauté de 1947 



La représentation d’un phénomène, voire d’un être vivant, semble fondamentalement
vouée à l’échec. Mais pour des raisons pratiques et communicatives, c’est-à-dire
vitales, nous ne pouvons échapper à ces allusions à l’irreprésentable. Nos
représentations raccourcissent et déforment leurs objets pour les rendre identifiables et
communicables, ce qui pose la question du traitement des êtres et des formes d’être qui
refusent de s’identifier.

Artaud fait partie de ces cas limites qui, d’une part, élèvent son « je » au rang d’objet
poétique, mais refusent en même temps de l’identifier. Une existence et une présence
doivent se manifester dans leur différence absolue, sans se généraliser et s’annuler
dans le même acte. Compte tenu de l’inexistence de critères objectifs de réalité, une
représentation ne peut finalement jamais être réaliste, mais toujours perspective et, du
moins en principe, créative. Cependant, cette libération des critères normatifs de
représentation ne facilite pas la tâche de l'interprète. Au contraire, comprendre le
caractère singulier d’une représentation accroît sa dimension éthique.

Parmi les tentatives de représentation de la face d'Artaud par des peintres de renom
figurent le très lyrique Portrait d’Antonin Artaud d'André Masson (1925), l'esquisse à
l'encre surprenamment juvénile de Balthus à l'époque de la mise en scène de Les Cenci
(1935) et la série "brute" Antonin Artaud, cheveux épanouis de Dubuffet en 1946. Mais
en considérant les représentations visuelles les plus mémorables d'Artaud, on pense
inévitablement à ses autoportraits. Artaud se représente depuis le début des années
1920, mais ses dessins vraiment émouvants et obsédants datent de 1946, après avoir
passé près d'une décennie dans des asiles psychiatriques pendant la Seconde Guerre
mondiale. Et ces dessins soulèvent immédiatement la question de savoir si quelque
chose d’essentiel ou du moins de remarquable peut être ajouté à ces auto-
représentations radicales, et si oui, quoi. Quelle que soit la réponse, la production
récurrente de portraits et d'autoportraits d'Artaud souligne simultanément une
nécessité et une évaluation affirmative et problématisante des tentatives de
représentation et d'autoreprésentation.

  

W o l f g a n g  P a n n e k

L e  v i s a g e  d ' A r t a u d  e s t - i l  r e p r é s e n t a b l e  ?   





Le critère figuratif décisif dans le contexte de la poésie artaudienne n'est certainement
pas une question de perfection mimétique, mais plutôt d'une correspondance
énergétique et existentielle entre l'interprète et ce qui est représenté. Une résonance
synergique, accompagnée de la disposition d'affronter les faits élémentaires de
l'existence humaine sans égard aux habitudes de réception sociale. Semblable au
théâtre, dont Artaud atteste qu'il n'existe pas encore, le poète dit du visage qu'il n'est pas
encore parvenu à son essence. Dans "Le Visage Humain" (1947), Artaud parle de cet
échec persistant de l’existence humaine et, par conséquent, de la peinture : "Le visage
humain n'a pas encore trouvé sa face..." et "il n'a pas encore commencé à dire ce qu'il
est et ce qu'il sait." Mais la prise de conscience de cet échec de l’humanité à trouver sa
face véritablement humaine est associée à une tâche créatrice de la peinture, car, selon
Artaud, "c’est au peintre à la lui donner."

Dans ce texte accompagnant l'exposition "Portraits et dessins d'Antonin Artaud" à la
Galerie Pierre, Artaud souligne que ses travaux, y compris ses autoportraits, ont "brisé
avec l'art, le style ou le talent" et ne visent pas la "simulation esthétique de la réalité." De
son point de vue, ses dessins ne constituent pas une œuvre mais des "esquisses" et des
"interjections" proches de la barbarie, dont l'intention du message est de "manifester
des sortes de vérités linéaires patentes" à travers "la sincérité et la spontanéité du trait."
La tâche du peintre est d'abord de rendre visible le visage humain dans son rapport à la
mort - "Le visage humain est une force vide, un champ de mort" - et de le racheter de la
mort par le transfert figuratif de sa propre vie : "Le visage humain porte en effet une
espèce de mort perpétuelle sur son visage / dont c'est au peintre justement à le sauver /
en lui rendant ses propres traits." L'indication d'Artaud selon laquelle la tâche du peintre
ne peut être accomplie ni par une application fidèle ni par une déviation radicale de
programmes esthétiques spécifiques (par exemple le réalisme), illustre la tension
continue d'un processus créatif risqué et ouvert sans résultats définitifs.

  





 
La publication Écho Antonin Artaud s'est donné pour mission de présenter à son public
non seulement une sélection de résultats des recherches les plus récentes d'Artaud,
mais également des œuvres théâtrales, cinématographiques et visuelles actuelles liées
au poète de la cruauté. Dans l'esprit de poursuivre cette initiative, qui comprend, entre
autres, des œuvres de Katonas Asimis, le numéro actuel présente des portraits
d'Artaud réalisés par Candelaria Silvestro, l'une des peintres contemporaines les plus
importantes d'Amérique du Sud. L'œuvre de Silvestro, qui a été reçue et reconnue par
la critique argentine compétente, convainc par son poids existentiel, qui rejette les
calculs du bon goût et du commerce de l'art en faveur de l'acte, du contenu et de
l'intensité de la peinture. Son travail a été exposé dans les principales galeries, musées
et centres d'art de son Argentine natale et du Brésil. Silvestro a abordé le personnage et
l'œuvre d'Artaud dans le cadre d'une production de la Taanteatro Companhia (São
Paulo, Brésil) sous ma direction. Son examen du visage d'Artaud, plus intuitif et
associatif qu'analytique, travaille sur sa métamorphose sous l'impression de
l'expérience mexicaine et dans le mouvement vers la mort. Remarquablement, la série
de dessins de Silvestro répond à deux des exigences cruciales d'Artaud dans Le Visage
Humain, un texte inconnu du peintre au moment de la création de ces tableaux : le
travail du visage en vue et comme libération de la mort par la tentative de le rendre à
nouveau présent à partir de ses propres « traits ».

  





 
Voici un commentaire de travail de l’artiste :
 
En 2015, j'ai été invité à participer à la trilogie cARTAUDgrafia de la compagnie
Taanteatro pour laquelle j'ai créé des costumes, des objets scéniques et des animations
vidéo pour des décors digitaux. Pour ce faire, je me suis plongé dans la lecture d'Artaud,
mais principalement dans l'étude de portraits photographiques de son visage issus de
différentes périodes de sa vie. Comme référence, j'ai utilisé les images de sa jeunesse,
avant et après son voyage au Mexique et, plus tard, son séjour à l'hôpital psychiatrique.
Ce qui a le plus retenu mon attention, c’est la métamorphose qu’a subie son visage. J'ai
vu à quel point sa poésie pénétrait aussi sa chair et était absolument cohérente avec sa
vie. J'ai vu comment ses idées, ses concepts et ses obsessions transformaient son
visage. À partir des impressions que m'ont laissées ses photographies, j'ai commencé
cette série de portraits puis je les ai animés. Ces portraits sont la métamorphose du
visage détruit d'Artaud se transformant en crâne. Et, au milieu de ce processus, les
masques rouges indigènes explosent, transformant la chair vivante en os.

Candelaria Silvestro
Peintre argentine basée à Falda del Carmen, Province de Córdoba

  





« Le corps que cherche ainsi à reconstruire
Artaud s’apparente à quelque corps pré-
adamique, corps virginal d’avant la chute,
lorsque les différentes fonctions du corps et tout
particulièrement les fonctions de procréation et
de défécation (souvent assimilées) n’existaient
pas. »  

Florence de  Mèredieu, Antonin Artaud, les couilles de l’Ange,

« Les nouveaux modes d’existence naissent des
nouvelles écritures : il faut des diagrammes, des
agencements, des cartes et des
déterritorialisations. Un théâtre somme toute
cruel car contre-productif, mais décalant,
décadrant, car déconnant bien. Folie et poésie y
jouent leur fin de partie en un cœur supplicié et
gai. Quand ça écrit réellement, ça fonctionne
vraiment à la révolution [...]. Autrement dit : il y a
une écriture et une révolution à finir. Pour en finir
avec le jugement. Ce qui est : en finir avec le
signifiant, le capital et le dieu. Là aussi, c’est tout
un.  »  

Alain Jugnon, Folie et poèsie,

Les Échos de notre revue Écho Antonin Artaud nous informent
que le prochain livre d’Alain Jugnon s’intitulera DELEUZARTO
(Deleuze-Artaud).



Artaud-vide
D a n s  c e  s e p t i è m e  o u v r a g e ,  a c t u e l l e m e n t  e n  c o u r s  d e  r é d a c t i o n ,  j e  m e
p r o p o s e  d e  p l o n g e r  d a n s  l e s  p r o f o n d e u r s  d e  l a  p h i l o s o p h i e  m o d e r n e  p o u r
e x p l o r e r  l e  c o n c e p t  r é v o l u t i o n n a i r e  d u  «  c o r p s  s a n s  o r g a n e s  » .  I n s p i r é
p a r  A n t o n i n  A r t a u d  e t  a p p r o f o n d i  p a r  G i l l e s  D e l e u z e  e t  F é l i x  G u a t t a r i ,
c e  c o n c e p t  r e m e t  e n  q u e s t i o n  n o s  i d é e s  t r a d i t i o n n e l l e s  s u r  l ' i d e n t i t é  e t  l a
c o r p o r a l i t é .  À  t r a v e r s  u n e  a n a l y s e  r i g o u r e u s e ,  j e  d é v o i l e  l e s  i m p l i c a t i o n s
p o l i t i q u e s  d u  c o r p s  s a n s  o r g a n e s ,  s o u l i g n a n t  s o n  p o t e n t i e l  s u b v e r s i f  e t
é m a n c i p a t e u r  d a n s  n o t r e  c a d r e  s o c i o - p o l i t i q u e .

C e  l i v r e  e n g a g e  é g a l e m e n t  u n e  r é f l e x i o n  s u r  l a  n o t i o n  d e  v i d e  q u a n t i q u e
e t  s o n  i n t e r p r é t a t i o n  d a n s  l e s  t r a d i t i o n s  o r i e n t a l e s ,  c r é a n t  u n  p o n t
f a s c i n a n t  e n t r e  l a  p h y s i q u e  q u a n t i q u e  e t  l a  s p i r i t u a l i t é  a n c i e n n e .  C e t t e
c o n v e r g e n c e  e n t r e  s c i e n c e  e t  m y s t i q u e  o u v r e  d e  n o u v e l l e s  v o i e s  p o u r
c o m p r e n d r e  l ' e x i s t e n c e  e t  l a  q u i n t e s s e n c e  d e  l ' ê t r e .

U n  c h a p i t r e  s p é c i f i q u e  s e r a  c o n s a c r é  à  l ' i m a g i n a i r e  d u  t r o n c ,  i l l u s t r é
p a r  l a  f i g u r e  d e  «  P i n o c c h i o  l e  M o m o  » ,  q u i  s e r t  d e  m é t a p h o r e  à  l a
t r a n s f o r m a t i o n  p e r s o n n e l l e  e t  à  l a  q u ê t e  d ' a u t h e n t i c i t é .  A v e c  c e
s e p t i è m e  o u v r a g e ,  j e  s o u h a i t e  r e p o u s s e r  l e s  l i m i t e s  d e  l a  p e n s é e
p h i l o s o p h i q u e  e t  o f f r i r  u n e  p e r s p e c t i v e  r e n o u v e l é e  s u r  n o t r e  p o t e n t i e l
e n  t a n t  q u ' ê t r e s  h u m a i n s  f a c e  à  l ' i n f i n i t é  d e s  p o s s i b l e s .

o ù  l e  c o r p s  d e l e u z i e n  d e
l ’ i n f i n i m e n t  t o u t  p o s s i b l e





 
Corps anorganus 

 
Assez de ce corps pourri que l’on traîne comme « un tas d’ordures martyrisé » !
Assez de cette boîte anatomique aux morceaux d'organes mal assemblés !
J'apprends à vivre mon corps dans toute son étendue.
Je ne supporte plus d’être poumon, foie, anus, cœur, salive, urine, sperme ou idée.
Tous ces organes qui m’enferment dans la création.

Toute cette crasse matérielle qui emprisonne mes élans vitaux.
Avec des cris et des coups de marteau, je construis un corps vierge, illimité, mouvant et
inachevé. Un corps sans organes !

Car rien n’est plus inutile qu’un organe.
Chasser les organes de son corps, c’est le libérer de ses automatismes.

Lui rendre sa véritable liberté.

Détacher le corps de tout organe, c’est le libérer de l’emprise de l’esprit.

Assez avec la dictature autocratique de l’esprit !

Assez, car le corps organique et sans organes est supérieur à l’esprit !

Les choses se pensent avec un corps et non avec l’esprit !

Assez de ces pensées parasites qui nous importunent sans y être invitées !
Assez, car pour commencer à vivre, il faut d’abord rejeter.

Fabriquons-le, ce corps massif, impénétrable et intouchable !
Afin de devenir ce corps qui se détache du désir d’avoir un corps.
Un corps qui résiste. Le corps vierge du début de l’âme.

Mais assez avec ce corps et cet esprit ! Cet esprit-corps et ce corps-esprit.
Assez avec cette rivalité corps-esprit ! Corps et esprit n’existent pas !
Les échos de l’âme se relient par le périsprit.

Tout est « modalités d’une force et d’une action unique ».
Une force sans corps et sans esprit.

Fabriquons-le ce corps qui chassera l’esprit.



  
Et qu’est-ce qu’un corps sans organes ?

- Le règne d’une âme purifiée et pure.

- La mort de l’esprit ! Souffrir suffisamment pour dépasser la bêtise. Céder la place au pur
esprit pour ne plus souffrir.

- Sortir du cadre et, par sa volonté, construire une autre potentialité. Quelque chose qui
nous libère des cadres. Une virtualité plus forte que toute réalité dominante. Or, qu’est-ce
que l’infini ? Est-ce le fini toujours répété ?

- Un corps sans image. Un corps où tout devient possible. Gilles Deleuze dit que pour
atteindre ce corps, il faut détruire l’image, défaire le visage. Se défigurer pour pouvoir
choisir un visage qui nous correspond. Faire un corps sans organes, c’est choisir son
devenir. Se refaire un corps sans organes, c’est recréer l’homme et son anatomie. 

- Un corps qui n’est pas vide mais un corps-Tout. Le corps de tous les possibles.

- Rendre visibles les forces invisibles.

- Se faire un corps sans organes, c’est apprendre à vivre les choses au lieu de les rêver. Les
ressentir pleinement.

- Se faire un corps sans organes, c’est retrouver ce corps qu’on nous vole dès notre
naissance. Ce corps sans influence.

- Ce corps tel que l’enfant le conçoit, l’imagine avant qu’on lui apprenne l’existence des
organes. C’est-à-dire de ces automatismes qui nous empêchent de nous sentir libres.

- Dépasser l’être de la question et rendre son corps libre de toute atteinte.

Nous avons une anatomie qui ne correspond pas à notre nature.

Pour être pleinement soi et dépasser les constructions sociales, il faut être sans organes.

Le moi du rêve.  



  

Avoir un corps sans organes…

Avoir un corps sans organes, c’est rejeter l’anatomie et ses divisions en organes. C’est se
désaxer hors de tout mental. C’est rechercher en affirmant un nouveau simple ! Empêcher
l’autre de décider à notre place. Défaire toute forme d’organisation imposée par la masse
dominante, l’inconscient collectif-Dieu. Pour vivre, il faut en finir avec le Jugement de Dieu ! 

Le corps sans organes ne peut pas être habité. L’important n’est pas de savoir comment
être, mais comment bien faire caca. « Mon corps est une maçonnerie réelle de poteaux, de
boîtes, de briques et de clous. » (XIV, 198) 

Un corps animé par l’âme qui n’a plus besoin des effets de ce monde. Un corps qui n’est plus
soumis aux vicissitudes de l’espace-temps. Un corps qui entre dans l’éternité. Un retour à ce
monde qui a précédé la brisure.

Un corps plein ! Un corps vide de toute tension ! Un corps plein d’énergie. Un corps où la vie
circule. Un corps qui nous libère des représentations.

Qu’est-ce que cela veut dire ?

Cela veut dire que les choses deviendront claires uniquement quand le corps sera détaché
de ces parasites. 

Un corps vide de performations et de préjugés. Corps Innommable ! Corps détaché ! Corps
impartial et hors de tout jeu. Une perception non pas du sens mais de l’être tout entier.
Constituer un corps sans organes, c’est réapprendre à se détacher de toute préoccupation,
besogne et souci vulgaire pour faire de soi un réceptacle du divin. 

  





« Le corps sans organe en est l’une des formalisations
majeures. Devenu CsO dans Mille Plateaux, à
l’initiative de Guattari qui aime la forme quasi
algébrique de l’acronyme, inspiré par Lacan, il est à la
fois décodage et traversée des strates « qui nous
ligotent le plus directement : l’organisme, la signifiance
et la subjectivation ». Aux opérations de codage et à la
production sociale, à l’organigramme et à l’organisme,
le CsO oppose son « continuum d’intensités ». Il n’est
pas un état, mais une « conjonction de flux », pas une
limite, mais un devenir mineur dans les corps
constitués. »  

Olivier Penot-Lacassagne, Antonin Artaud, l’incandescent perpétuel

« Anatomisé, parasité, sexuellement lié, attaché,
fixé, différencié, le corps aliéné ne sait plus qu’il
est un infini enchaînement de corps, d’esprits, de
langues étrangères, inconnues, encore
inexistantes ou ‘‘inhumaines’’ (...) Le corps devient
le lieu infini d’une métamorphose. Un corps, c’est
ce qui se transforme ; sans cesse, il change de
forme. Sans jamais pouvoir se représenter lui-
même, se « vivre soi-même » dans une marque
identitaire stable, il recompose continuellement
de nouvelles liaisons, reconstitue de nouveaux
agencements avec ses corps de voisinage ou les
états de vie qui l’affectent.   » 

Serge Margel, Aliénation



 
 Quand ‘‘Je est un autre’’

« Je ne veux pas du moi. Car tout ce qui pense n’est pas moi.  » (XXI, 88)

‘‘Je’’ est un corps avec organes sur quoi s’accroche l’histoire de l’humanité.
  

« Le mal vient de ce que tous les êtres sont collés à mon être et ne veulent pas le laisser vivre. » (XXII, 223) 

‘‘Je’’ est un corps sur lequel je sens danser toute la conscience du monde.
Je, ce sont ces cent pères – mères qui ont pensé et vécu pour moi avant moi. Je, ce sont toutes les images archétypes héritées
de nos ancêtres. L’inconscient collectif de Jung (à l’inverse de l’inconscient individuel) n’est pas le produit des expériences
propres à chacun d’entre nous mais de celui qui est né de toutes les expériences humaines depuis l’aube des temps. La
mémoire psychique et les peurs de l’humanité depuis sa naissance.

‘‘Je’’, ce sont toutes ces mauvaises pensées qui viennent toujours des autres.
Ce ne sont pas les autres qui nous font du mal, c’est les autres qui nous poussent à nous faire du mal nous-mêmes. « C’est
moi, moi qui ai fait cela, moi et personne d’autre, moi. Parce que je suis celui qui l’a fait. Et non parce que je suis qui je suis. Ce
que je suis, c’est d’avoir fait cela, vraiment cela, de l’avoir fait vraiment et tout seul. » (XXV, 114)
 
‘Je’’, ce sont ces cent pères – mères qui ont pensé et vécu pour moi avant moi.
« Vous vous croyez seul, ce n’est pas vrai, vous êtes une multitude, vous vous croyez votre corps, il est un autre, vous vous
croyez le maître de votre corps, non, il appartient à d’autres, à un autre, à l’autre, cet autre, qui était la tarentule de Platon,
Platon, ce sinistre peaussier d’étrons. » (XXVI, 48)

Donc : Nos pensées sont souvent influencées par les pensées des autres. Par l’inconscient collectif. Notre psychisme, c’est-à-
dire les émotions des images qui nagent dans notre inconscient.
Il y a des émotions qui et d’autres qui sont liées à une histoire commune d’un groupe d’hommes ou de l’humanité toute
entière.

C’est en cet inconscient que sont cristallisés tous les symboles universels. Des signes qui, en nous renvoyant à un souvenir
ancestral, peuvent déclencher en nous de fortes émotions, des forces même. L’inconscient qui détient toutes les émotions
héritées. Quand j’ai peur, je fais ressurgir de mon inconscient une émotion et je me l’approprie. Pour la modifier, il faut
impulser une intention claire. C’est-à-dire émettre une pensée concentrée forte et consciente. Le théâtre des signes auquel
aspire Artaud remplit cette fonction.. 

‘‘Je’’ est un autre : Tuer son ‘‘Je’’ pour créer soi-même ! « Moi je veux devenir autre, mais pas l’autre. » (XV, 239)
Moi, je suis structuré pour voir d’une certaine façon et lui d’une autre.

Entendre des voix indique que tout le monde est aveugle et sourd.

‘Je’’ est un autre : Naître, c’est abandonner les morts. Le corps est la corporisation par soi-même et gagné par soi-même.
Dieu est un autre, Dieu est cet autre. 

‘‘Je’’ est un autre : Ne pouvant plus être ‘‘l’autre’’ (il ne peut être), Artaud deviendra son mythe.

‘‘Je’’ est un autre : ‘‘Je pense donc je suis’’, c’est accepter d’être réduit à devenir une ville assiégée par une armée de morts.
Derrière toute psychologie se cache toujours la psychologie d’un autre. 

Ce monde naît de nos préoccupations : Ce sont nos préoccupations qui révèlent la physionomie de notre monde.
Retourner aux sources, c’est changer les rêves de l’inconscient primitif en réalité. C’est faire ressurgir les préoccupations que
nous avons héritées de nos ancêtres. Car ce sont les préoccupations du monde antique qui révèlent sa physionomie
matérielle. Védas : « Ce que l’homme pense, il le devient. »



 Quand ‘‘Je, n’est plus un autre’’
« Je veux, moi, devenir autre, mais pas l’autre< » (XV, 239) 

Je deviens ma douleur. Une absence de compromission.

Je, c’est agir, faire quelque chose, n’importe quoi. Sans laisser l’autre décider à ma place.

« Suivre Artaud jusqu’au bout, c’est perdre l’esprit, et rendre l’âme aux dispositifs qui l’ont suscitée… Artaud ne se sent pas
devenir autre, il se sent des autres, ce qui est bien différent… L’extérieur a colonisé son intérieur, pour en jouir. »

 Frédéric Neyrat, Instruction pour une prise d’âme   

Je deviens maître de mon destin

Je me conduis sans me laisser conduire:  « Pour comprendre sa propre vie il faut aller la chercher à la source et donc
devenir à soi-même son propre créateur.  » (X, 27)

Je est un monde aux infinies possibilités  

« Un jour, j’ai voulu rejeter cette sujétion abominable dont je sentais bien qu’elle ne venait pas de moi, mais qu’elle m’était
imposée par la coalition infernale des êtres qui ont accaparé et pollué la conscience comme ils désordonnent la Réalité.  »
(IX, 90-91) 

Je n’est plus un corps avec des organes sur lesquels s'accroche l'histoire de l'humanité.

« Moi, Antonin Artaud , non pas un homme mais un monde qui s’appelle l’homme, chez qui les sentiments dits humains,
intelligence, esprit, raison, cœur, immorale, sentiments idées, ne sont qu’un partie de ses possibilité » (XXVI, p.98-99) 

Je est un monde sans morale, sans loi. Un monde où je suis libre d'inventer mon soi.
Je ne suis plus tous et tout le monde. Je ne fais plus partie de la masse :   « Je me détruit jusqu’à ce que j’aie la preuve que
c’est bien moi qui suis cela qui est moi, et non eux tous. » (X, 112) 

  



 
Le Nirvana Shatakam d'Ādi Śaṅ kara 

 
Je ne suis aucun des aspects du mental, tels que l'intellect, l'ego ou la mémoire.
Je ne suis pas les organes de l'ouïe, du goût, de l'odorat ou de la vue.
Je ne suis ni l'espace, ni la terre, ni le feu, ni l'air.
Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce qui n'est pas)...

Je ne suis pas l'énergie vitale (prana), ni les cinq airs vitaux (manifestations du prana).
Je ne suis pas les sept ingrédients essentiels ni les cinq enveloppes du corps.
Je ne suis aucune des parties du corps, telles que la bouche, les mains, les pieds, etc.
Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce qui n'est pas)...

Il n'y a ni haine ni passion en moi, ni avidité ni illusion.
Il n'y a ni fierté ni jalousie en moi.
Je ne suis pas identifié à mon devoir, à ma richesse, à la luxure ou à la libération.
Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce qui n'est pas)...

Je ne suis ni vertu ni vice, ni plaisir ni douleur.
Je n'ai besoin d'aucun mantra, ni pèlerinage, écritures ou rituels.
Je ne suis ni l'expérience, ni l'objet de l'expérience, pas même celui qui expérimente.
Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce qui n'est pas)...

Je ne suis pas lié à la mort et sa peur, ni par une caste ou une croyance.
Je n'ai ni père, ni mère, ni même une naissance.
Je ne suis pas un parent, ni un ami, ni un professeur, ni un étudiant.
Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce qui n'est pas)...

Je suis dépourvu de dualité, ma forme est sans forme.
Je suis omniprésent, j'existe partout, imprégnant tous les sens.
Je ne suis ni attaché, ni libre, ni limité.
Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce qui n'est pas)....

  

Ādi Śaṅ kara est l'un des maîtres spirituels les plus
renommés de l'hindouisme. Philosophe
emblématique du VIIIᵉ siècle, il est une figure
majeure de l'école Advaita Vedānta, une branche
orthodoxe de la philosophie hindoue. Il est
également célèbre pour ses commentaires érudits
sur les Upanishads, textes sacrés védiques, ainsi que
sur le Brahma Sūtra et la Bhagavad-Gita.





  
Antonin Artaud - Nouvelles réflexions critiques

‘‘Antonin Artaud - Nouvelles réflexions critiques’’ est une
conférence prestigieuse de deux jours qui se tiendra sur le campus
de Penrhyn Road de l'Université de Kingston à Kingston upon
Thames, au Royaume-Uni. Cet événement, prévu pour les 30 et 31
juillet 2024, vise à offrir des perspectives fraîches et perspicaces
sur les contributions littéraires révolutionnaires du célèbre écrivain
Antonin Artaud. Les chercheurs universitaires et les passionnés du
domaine sont invités à plonger dans l'œuvre innovante d'Artaud,
connu pour avoir remis en question les frontières traditionnelles de
la littérature et du théâtre. La conférence promet une occasion
unique de s'engager avec de nouvelles réflexions critiques sur
l'héritage d'Artaud, offrant une plateforme pour des discussions
approfondies et des échanges savants. Les participants peuvent
s'attendre à un environnement intellectuel stimulant où ils pourront
explorer l'impact profond des idées et des écrits d'Artaud. « Antonin
Artaud - Nouvelles réflexions critiques » est destiné à être un
rassemblement d'esprits dédiés à honorer et réévaluer l'œuvre
visionnaire de cette figure littéraire influente.



  
Jour 1: 30 juillet

11h00 - 12h00 : Enregistrement à la conférence

12h00 - 12h15 : Discours de bienvenue
Présenté par Matt Melia et Stephen Barber

12h15 - 13h15 : Présentation principale
Professeur Richard Gough, Université du Pays de Galles

13h15 - 14h15 : Déjeuner

14h15 - 15h45 :  Artaud, Image et Langage

Les dessins d'Antonin Artaud : Exploration de la voix intermédiaire.
Présenté par Hazel Hofman, Fresno City College

Artaud avec Eisenstein : Écriture hiéroglyphique et montage
Présenté par Paul Koloseus, Université Goethe

15h45 - 16h00 : Pause café/thé

16h00 - 16h30

Projection de film : L'île de l'illusion (2024, Giorgos, Galanopoulos)

16h30 - 18h00 : Derniers écrits d'Artaud

Révolution et ARTOdicy : la fiction théâtrale d'Artaud dans ses derniers écrits
Présenté par Georg Döcker, Université de Roehampton

Signification étouffante
Présenté par Mischa Twitchin, Université Goldsmiths



  
Jour 2: 31 juillet

11h00 : Présentation principale

11h15 - 11h45 : Projection de film : "Être et ses fœtus" (Richard Hawkins)

11h45 - 13h15 : 
Sur le Magmatisme : Artaud, Bergson, Simondon
Présenté par Joel White, Université de Dundee

Exaltation perpétuelle : Le voyage d'Artaud au Mexique
Présenté par Stuart Kendall

14h15 - 14h45 :  
Projection de film : Le diptyque Artaud (Ioli Andreadi et Aris Asproulis)

14h45 - 16h15 :
Artaud et le Post-Punk
Présenté par Matt Melia, Université de Kingston

Le Théâtre Pharmacologique d'Artaud
Présenté par Melanie Reichart, Université de Kiel

Empathie dans la Cruauté : Repenser les films de Kim Ki-Duk à travers Antonin Artaud

16h30 - 18h00 :  Le Théâtre de la Peste
Présenté par Piotr Bockowoski

Enseigner Artaud
Présenté par Stephen Pritchard, Université d'Oxford

Psychologie et son Double : Les réalisatrices contemporaines répondent à Artaud
Présenté par Julia Rose Lewis, Chercheuse Indépendante

18h00 - 18h15 :
Fin de la conférence - Mots finaux



Le film de George Galanopoulos
avec Apollonas Koliousis dans le
rôle d’Artaud sera présenté le 30
juillet 2024 à 16h  à l’université de
Kingston à Londres.  

L’île des illusions
d’après le voyage d’Antonin Artaud aux îles Aran 





C i n a r t o n o m i e  
Aujourd'hui, nous avons le plaisir de vous annoncer le
lancement de notre nouveau projet : "Cinartonomie", un podcast
innovant qui allie cinéma, pensée d'Artaud et gastronomie.
Animé par Grégoire Christophe, expert en cinéma, Ilios Chailly,
passionné par Artaud, et Paolo Handel, fin gourmet, chaque
épisode propose des textes inspirants de nos intervenants. Nous
partageons des extraits avant d'engager des débats
passionnants et éclairés entre nos trois hôtes.

Le premier épisode a exploré le
culte cinématographique de
"Retour vers le futur" à travers
un texte captivant de Grégoire
Christophe. 
Le deuxième se penchera sur
le rire au cinéma selon
Antonin Artaud. Par ailleurs,
la revue "Écho Antonin"
publiera les textes consacrés à
ce dernier. 
L'article "Au-delà du Rire :
Artaud et la Révolution
Cinématographique", présenté
en extrait lors de l'émission,
sera publié intégralement pour
la première fois dans notre
revue. Dans le prochain
épisode consacré à Artaud,
nous explorerons la question
du cri chez lui.



Lors d'une enquête menée en 1923 par la revue Comœdia, à la question « Quel genre de film aimez-vous
?», Artaud répond : « J’aime le cinéma, j’aime n’importe quel genre de film. Mais tous les genres de films
sont encore à créer. » Pourquoi ? Parce que le cinéma tel que le conçoit Artaud n’a pas encore été
inventé. 

Expliquons-nous : pour balancer la sauce, disons que le cinéma, vu par Artaud, aspire à une
transformation radicale de nos manières de voir, de notre logique et de nos perspectives, ainsi que des
valeurs qui y sont liées.

Artaud voit dans le cinéma un flux de mouvements et de temps, un continuum d'images qui, plutôt que
de raconter une histoire, des fables ou de dépeindre des situations psychologiques, bouleverse l'âme ou,
au moins, décolle la rétine. Créateur d'images qui nous plongent dans l'inconscient en révélant notre
véritable nature, le cinéma a pour mission de faciliter l'expression de la vie à son rythme
authentiquement élevé, sans la restreindre.

Ce cinéma à inventer détient la puissance alchimique d'une œuvre de Van Gogh. Il est rapide,
surprenant et aussi répétitif qu'un rite magique et païen. Ce cinéma hallucinatoire, dont les images
impactent la psyché et modifient la matière grise du cerveau à l'instar d'une drogue puissante, agit
profondément sur le spectateur. « Le cinéma a surtout la vertu d’un poison inoffensif et direct, une
injection sous-cutanée de morphine », écrit Artaud dans Réponse à une enquête.  

Oui, le cinéma tel qu'Artaud le conçoit est véritablement un acte de magie, une manière de se libérer de
l'emprise d'une manière de penser que nous avons été conditionnés à accepter comme normale. Il
symbolise l'échappatoire des geôles de nos conceptions préétablies, un saut audacieux dans l'abysse de
l'inconnu, d'où nous émergeons transformés, marqués à jamais. Plus qu'un simple enchaînement
d'images, le cinéma, dans sa forme la plus pure, évoque un état de transe, ouvrant la porte à des
révélations uniques qui dépassent la logique ordinaire. Artaud ne vise pas à créer des films qui imitent
les rêves, car même les rêves possèdent leur propre logique. Son aspiration est plutôt de réaliser des
films qui capturent des aspects des sensations énergétiques caractéristiques des rêves, des films qui
révèlent la vérité obscure de l'esprit. Des films qui explorent le potentiel libérateur du cinéma.

Tout cela vous rappelle quelque chose ? Je ne doute pas une seule seconde qu'en entendant le début de
ce podcast, vous avez tout de suite pensé à Henri Bergson, Deleuze, Žižek, etc.

Ces tournures complexes vous fatiguent-elles ? C'est peut-être trop sérieux pour un podcast. Vous
voulez qu'on parle de trucs plus marrants ? Que diriez-vous d'aborder le thème du rire au cinéma ? Très
bien, laissez-moi juste un peu de temps pour me remémorer certains faits et concepts.

 
Au-delà du Rire : Artaud et la Révolution Cinématographique
 

  



Fin des années 1920, quand Artaud théorise ces idées sur le cinéma, il envisageait de créer, avec le
psychanalyste et médecin ésotériste René Allendy ainsi que sa femme, une société de production
dédiée aux courts-métrages. Leur objectif était de créer des films, dont certains même à visée
publicitaire, qui expérimentent l'impact des images sur le subconscient humain. Le scénario "Vols", par
exemple, montre comment un avocat a réussi à gagner son procès en transportant des documents
importants en avion de Paris à Constantinople (Istanbul). De plus, le scénario inclut des courses-
poursuites automobiles, car les Allendy étaient également en contact avec la société Peugeot. (Et oui,
Artaud, pour bouffer, a failli devenir un Thierry Ardisson ou un Frédéric Beigbeder).

Artaud avait donc commencé à écrire des scénarios avec des images agissant sur l'esprit. Des images qui
dérangent les hommes, qui agissent comme des "portes ouvertes" et qui les conduisent là où ils n'auraient
jamais consenti à aller. Une porte créant un lien direct avec la réalité. Et dans ce contexte, durant cette période
où Artaud élaborait ses théories sur le cinéma, on trouve çà et là de petites notes où il cite Henri Bergson et le
concept de la durée.

Passons maintenant aux choses sérieuses ! Qu’est-ce que la durée selon Henri Bergson ? Pour faire
simple, la durée chez Bergson est notre façon personnelle et unique de ressentir le temps qui passe,
comme un flux continu. Elle est pleine d'émotions, de pensées et de changements, et très différente du
temps que l'on peut mesurer avec une horloge. Toujours selon Bergson, l'intellect est conçu pour
manipuler des objets inanimés et résoudre des problèmes pratiques ; toutefois, il se trouve inadapté
pour saisir la réalité fluide et dynamique de la vie dans sa totalité. C'est dans ce contexte que l'art joue
un rôle disruptif, en facilitant notre connexion à ce qu'on désigne par intuition. Cette dernière,
contrairement à l'intellect, offre une compréhension profonde et immédiate de l'expérience vécue.

Gilles Deleuze, dans ses ouvrages "L'Image-mouvement" (1983) et "L'Image-temps" (1985), approfondit le
pouvoir du cinéma de jouer avec notre perception de cette durée, nous faisant vivre des moments de manière
intensifiée ou condensée, souvent en dehors des cadres du temps chronologique. Cela signifie que le cinéma a la
capacité de manipuler le temps et le mouvement, nous libérant ainsi des images auxquelles nous sommes
asservis. Par extension, il nous déconditionne des images imposées par la société qui nous étouffent.

Le véritable dieu du cinéma n'est ni l'acteur, ni le réalisateur, mais le monteur. À partir d'une série d'images
fixes, il détient un pouvoir démiurgique : en modifiant les images de manière non réaliste, il parvient à
insuffler une vitalité qui libère l'esprit de ses habitudes. Le montage crée des liens entre les images et les
scènes qui ne sont pas juste linéaires ou chronologiques. Au lieu de cela, il peut refléter la "durée" de
Bergson, illustrant comment la mémoire et le temps se tissent ensemble, comme l'interaction entre le passé
et le présent.



Et alors, qu'en est-il du rire dans tout cela ? Henri Bergson, dans son livre "Le Rire", explique que le rire
est une réaction sociale qui survient quand on voit quelque chose de mécanique dans un
comportement normalement fluide et vivant. Pour toucher l'esprit et susciter une réaction en nous,
l'élément de surprise est essentiel. Par exemple, glisser sur une peau de banane en marchant n'est pas
normal pour un esprit conditionné à croire qu'on ne tombe pas en marchant. Vous n'avez plus
l'habitude d'écouter des podcasts aussi chiants que celui-ci. Eh bien, cela risque de vous faire rire, à
l'instar du sketch des Inconnus sur le rire.

Cette réaction spontanée surgit lorsque nous sommes confrontés à des images ou des idées qui sortent
de l'ordinaire, qui vibrent à des fréquences élevées et nous rappellent l'intensité d'une vie vécue
pleinement — une expérience dont nous nous sommes éloignés dans notre quotidien. Face à ces
stimuli inhabituels, notre réaction, souvent un rire nerveux, n'est pas seulement une réponse à
l'incongruité, mais aussi un signe de notre réadaptation à des expériences riches et profondes, nous
rappelant les joies et les surprises d'une vie embrassée dans toute sa densité.

Dans ce contexte, le rire, par son aptitude à déclencher des réactions physiques dans le corps, assume
un rôle particulièrement puissant et effectif. Le rire possède cette capacité unique d'enivrer nos sens,
faisant tournoyer les images directement dans notre esprit, éveillant des émotions qui dépassent tout
ce que les mots peuvent décrire. Le rire agit comme une libération, une sorte d'ivresse dionysiaque qui
nous reconnecte à notre essence véritable, loin des images stéréotypées et contraignantes qui nous
sont habituellement imposées. Eh oui, on revient toujours chez Pavlov. Le rire nous libère, pour un
moment, des contraintes de notre quotidien et nous permet de percevoir la vie d'une manière plus
légère et fluide, plus en accord avec la vraie nature de la durée. Pour Bergson, le rire est une manière de
corriger des comportements qui ne s'adaptent pas bien à la société.

Le cinéma, en capturant l'absurde et l'inattendu, invite au rire, libérant ainsi une compréhension plus
profonde de notre propre humanité. Le cinéma, avec ses possibilités infinies de répétition,
d'exagération et de manipulation du temps et du mouvement, fournit une plateforme idéale pour créer
des situations absurdes qui nous rendent mal à l'aise et suscitent le rire selon cette théorie. Les films qui
nous font rire modifient notre perception du temps, non seulement en manipulant le déroulement des
événements à l'écran, mais aussi en influençant notre expérience interne du temps.



Selon Artaud, le comique dans le cinéma doit provoquer un choc libérant une onde nerveuse, nous
libérant de nos schémas habituels et revitalisant notre pensée. Dans l’introduction de son scénario La
Coquille et le Clergyman, Artaud écrit : « Les films les plus réussis dans ce sens sont ceux où règne un
certain humour, comme les premiers Malec, comme les Charlot les moins humains. Le cinéma constellé
de rêves, et qui nous donne la sensation physique de la vie pure, trouve son triomphe dans l’humour le
plus excessif. » Dans son article La vieillesse précoce du cinéma il complète : « Je crois que l’humour du
cinéma naît, en partie, de cette sécurité concernant un rythme de fond sur lequel se brodent (dans les
films comiques) toutes les fantaisies d’un mouvement plus ou moins irrégulier et véhément. » Adopter
une telle voix en citant Artaud peut prêter à rire.

Mais c'est dans le texte sur les Marx Brothers, qui figure dans son essai Le Théâtre et son Double, qu'Artaud
approfondit cette question : « Le premier film des Marx Brothers que nous ayons vu ici : Animal Crackers, m’est
apparu, et il a été regardé par tout le monde comme une chose extraordinaire, comme la libération par le
moyen de l’écran d’une magie particulière que les rapports coutumiers des mots et des images ne révèlent
d’habitude pas, et s’il est un état caractérisé, un degré poétique distinct de l’esprit qui se puisse appeler
surréalisme, Animal Crackers y participait entièrement. La qualité poétique d’un film comme Animal Crackers
pourrait répondre à la définition de l’humour, si ce mot n’avait depuis longtemps perdu son sens de libération
intégrale, de déchirement de toute réalité dans l’esprit. »

Artaud décrit cette réalité de l'esprit, façonnée par des motifs ancestraux, dans La mise en scène et la
métaphysique, un autre passage de Le Théâtre et son Double : « Il est entendu qu’une jolie femme a une
voix harmonieuse ; si nous avions entendu depuis que le monde est monde toutes les jolies femmes
nous appeler à coups de trompe et nous saluer de barrissements, nous aurions pour l’éternité associé
l’idée de barrissement à l’idée de jolies femmes, et une partie de notre vision interne du monde en aurait
été radicalement transformée. »

.



 
Poursuivant sa critique incisive et sa réflexion sur le cinéma comme vecteur de révolution de l’esprit,
Antonin Artaud trouve dans Monkey Business, une autre œuvre des Marx Brothers, une illustration
vibrante de cette théorie qu’un film comique n'est pas juste un divertissement mais un vecteur de
déstabilisation. Pour Artaud, Monkey Business est « un hymne à l’anarchie et à la révolte intégrale,
cette fin qui met le braiment d’un veau au même rang intellectuel et lui attribue la même qualité de
douleur lucide qu’au cri d’une femme qui a peur, cette fin où, dans les ténèbres d’une grange sale, deux
valets ravisseurs triturent comme il leur plaît les épaules nues de la fille de leur maître, et traitent d’égal
à égal avec le maître désespéré, tout cela au milieu de l’ébriété, intellectuelle elle aussi, des pirouettes
des Marx Brothers. » Dans Monkey Business, Artaud nous rappelle, dans La mise en scène et la
métaphysique, l'histoire d'un homme croyant étreindre une femme, mais qui, à sa grande surprise, se
retrouve avec une vache mugissante dans les bras. Une séquence qui ouvre de nouvelles perspectives
d'esprit.

Et voilà, c'était tout ce que j'avais à dire. En conclusion, Artaud voit dans le cinéma un moyen
d'expression brute, une communication directe de l'esprit au-delà des mots, ce qui rappelle la force de
son Théâtre de la Cruauté. Pour lui, le cinéma va au-delà de la narration traditionnelle pour atteindre
l'essence de l'expérience humaine, déclenchant une réaction viscérale qui éveille les sens et l'esprit à de
nouvelles compréhensions de la réalité. Il considère le cinéma comme un outil de révolution spirituelle
où l'expression est directe et sans filtres, agissant directement sur le spectateur. C'est une forme de
poésie anarchique qui remet en question les relations d'objet à objet et les formes avec leurs
significations, un désordre qui nous rapproche du chaos créatif, de l'indéterminé. Le cinéma, en tant
qu'art vecteur de pensée et de sensation, agit comme un miroir, un reflet ou un double de la vie elle-
même, où la distinction entre l'être et son esprit s'estompe, révélant une profondeur jusqu'alors
insoupçonnée.

Le rire, dans cette utopie, a également son rôle.

.

   





K A T O N A S  A S I M I S



C A N D E L A R I A  S I L V E S T R O  

C H I R O N  C E N T A U R E

P I E R R E  C O U R T E N S
 Collection René- M.J  Pradez

Conférence au Théâtre du Vieux-Colombier 




