REVUE BIMESTRIELLE SUR ANTONIN ARTAUD N°8 JUILLET 2024

ECHO
ANTONIN ARTAUD



KATONAS ASIMIS

CANDELARIA SILVESTRO

CHIRON CENTAURE

WOLFGANG PANNEK

COUVERTURE : OEUVRE ORIGINALE DE
KATONAS ASIMIS
SITE WEB: K-ASIMIS.COM

PIERRE COURTENS

Pour télécharger les anciens numéros de la revue Echo Antonin
Artaud, découvrir des articles inédits, ou tout simplement vous
informer sur nous et les livres que nous avons publiés, n'hésitez
pas & visiter notre nouvelle page web :

https://echoantoninartaud.com



Présentation

Cela fait plusieurs annees que je planifie d'ecrire un livre entierement consacre a
la notion de Corps sans Organe chez Antonin Artaud. Bien que jaie déja réedige de
nombreuses pages, ce projet a souvent ete reporte en raison du temps que me
prend la revue et d'un autre projet ambitieux que je prepare simultanement sur
Artaud et le theatre. Le manque de temps est lune des raisons, mais surtout,
'ampleur et la comple)(lte du sujet me font sentir que je ne suis pas encore pr‘et
a rendre ]ustlce a mes decouvertes. Jal donc reflechi a la fagon d'aborder ce
numero special, qui explore ce theme de la corporalité vide de sens qui me
passionne. Contrairement a mon livre, jal decide de ne pas plonger dans des
analyses  approfondies des ecrits de Deleuze-Guattarl ou des concepts
metaphy31ques orientaux. Mon objectif est d'introduire cette notion de maniere
accessible. Méme si je pense que ces idées ne sont pas difficiles a comprendre,
elles peuvent sembler obscures parce gu'elles remettent en question nos certitudes
et nos habitudes de pensee. Ce numeéro est donc une occasion de vous presenter
brievement la logique de ce sujet avant de l'explorer plus en detail dans mon
livre, notamment la notion de -vider a travers les perspectives d'Artaud, de
Deleuze, du taoisme et de la physique quantique.

Quest-ce guun Corps sans Organes ? Pour simplifier, un Corps sans Organes est un
corps libere de toutes les contraintes que les organes imposent a un organisme.
Bien que lier la notion de Corps sans Organes au corps et a l'organisme physique
ne soit pas incorrect (surtout dans le cas specifique d'Artaud), il s'agit avant tout
d'un concept qui peut sappliguer a toutes les formes p0381bles de corps, quils
solent sociaux, psychologiques, culturels, politiques ou économigues. A mon humble
avis, il est 1m|o0331b1e de comprendre en profondeur la pensee d'Artaud sur tous
les su]ets sans adopter une approche conceptuelle. Dans le monde des idées, on ne
s'attache pas aux formes des ombres. Quand Artaud nous montre le ciel nocturne,
ce nest pas son doigt quil faut regarder, mais la lumiere informe de la lune. Et
vous allez me dire : la lumiere ne vient-elle pas du soleil ? Certes, mais NoOs Vyeux
ne sont pas faits pour voir directement la lumiere du soleil et, sans le courage de
sacrifier nos organes, nous ne pouvons pas voir la verite directement. Cette
lumiere existe independamment aussi bien de la direction du doigt que d'Artaud
lui-méme. Artaud, Deleuze ou une doctrine traditionnelle sont juste des moyens
d'acceder a certaines vérites, et certainement pas un but en soi. La forme du
doigt qui montre est importante puisguelle vous indigue une voie. Mais si
aujourd-hui ]e prepare des logos, une revue ou une blographle sur lui, ce nest pas
pour sanctifier Artaud en tant guindividu, mais pour attirer votre attention vers
un homme dont les écrits peuvent vous animer intellectuellement. Méme si certains
principes peuvent nous guider quand nous perdons notre chemin, en realite, nous
navons besoin ni de Saint-Artaud, ni de chapelle. Les evidences ne sont pas
exterieures a nous. Elles sont en nous et, pour étre nous-mémes, il faut savoir faire
taire les certitudes qui nous entourent et apprendre a ecouter non pas notre
propre musique, mais cet instant ou la creéation de toute musique est possible.



Corps Premiers et Désordres Créateurs

Artaud, Deleuze et Guattari sur l'Eruption du Vivant

Antonin  Artaud décrit le corps humain comme la victime d'une "malversation anatomique”, ne
correspondorﬁ |o|us & notre véritable nature et évoluant progressivement vers une mort lente qui se
prolonge depuis plus de quatre mille ans. Pourquoi cela s'est-il produit ? Parce que, par peur de vivre
pleinement, nous avons opté pour la chair & l'os. En faisant ce choix, nous nous sommes retrouvés
emprisonnés dans la matérialité. Pourquoi cela s'est-il produit ? Parce qu'on perd confiance & nos infinie
capacité ? Pourquoi cela s'est-il produit ? Parce que pour dominer, les institutions ont toujours cherché &
enfermer I'homme dans des limites étroitement organiques. L'homme n'est plus percu comme une totalité
mais comme un ossemb|oge d'organes parasitaires, destinés & castrer sa partie surhumaine et a le
réintégrer dans une identité et une généalogie prédéfinie. « L'anatomie dans laquelle nous sommes
engoncés a été créée par des dnes batés, des médecins et des savants incapables de comprendre un corps
simp/e, ayant besoin pour leur survie d'un corps qui leur réponde et qu'i/s comprennent. lls se sont donc
empares du corps humain et l'ont remodelé selon les principes d'une /ogique claire et saine, organe par

organe, de maniére analytique selon leur approche. »

ARTAUD (Antonin) : Autour de la séance au Vieux Colombier.

Condamné & étre confiné dans le carcan d'une corporalité exécrable, "achevée" et "sexuée", notre corps
devient réduit, enfermé et un obstacle & la connaissance pure. « Jai toujours eu ce corps-ci & certaines
modifications pres, et je n'en suis jamais sorti. »

ARTAUD (Antonin) : Cahier de retour & Paris aolit-septembre 1946,

Corps esclave de nos peurs quotidiennes | Corps, ("pot d'étre" rempli de merde et d'ordure), responsable
des maladies individuelles ou sociales, telles que les conflits et les guerres. Cela renvoie aux propos que
Platon, dans son Phédon, préte & Socrate : « Le corps, dit-il (Socrate) nous cause mille difficultés par la
nécessité ol nous sommes de le nourrir ; et avec celo, des maladies surviennent, nous voila entravés dans
notre quéte de l‘étre. Il nous remplit d'amours de désirs de craintes, de chimeres de toute sorte (..). Les
guerres, c/issensions, bofc’i”es, cest le corps seul et ses appétits qui en sont la cause ; car on ne fait la
guerre que pour amasser des richesses, et nous sommes forcés d'en amasser & cause du corps dont le
service nous tient en esclavage. » ARTAUD (Antonin) : Cahier de Rodez, décembre 1945-janvier 1946.

Que faire? Se forger un corps sans organe !



Corps électrique. Corps vibratoire. Corps nervalien. Ce corps premier selon Artaud n'est pas vague ; au
contraire, il est « concret », « on’ri—spiri’rue| », construit avec des « clous » et des « briques ». C'est un corps
dans |eque| |'espri+ vient par la chair, les os, le sang.. « Non, les choses ne sont pas venues d'un esprit
infinitésimal qui partit du néant, sest épaissi et rassemblé jusqu'as I'étre. Elles sont venues d'un corps existant,
qui a tiré de toutes pieces, du néant méme, avec son souffle des corps, des objefs et des choses qu'i/ a
faconnés avec la main. — Et cest cela le matérialisme absolu. (..) Et ce corps n'est pas un pur esprit, mais un
homme qui a peiné et sué toutes ses vies comme un ouvrier en hor/ogerle, doublé d'un magon, d'un ferrassier,

d'un sculpteur, d'un peintre, d'un poéte, d'un musicien, d'un serrurier, d'un ferronnier », écrit Artaud en 1947.

Cette « anatomie furtive » n'est pas un objet qu'on enferme dans un organisme, une organisation, une forme.
Le corps sans organe n'est pas un organisme imperméable et fixé, mais, comme la peste, il produit les
désordres les plus excessifs, des désordres purificateur, de désordre révélateurs. Ce nouveau corps sans
organes, est une « machine force éructante de feux » qui ne conndit « ni fomi//e, ni société ni pere, ni mere,
ni genese hantée par les sbires des institutions des entités — Il (le corps premier) ne connafit rien. Il éructe. Des
poings. Des pieds. De la langue. Des dents. » ARTAUD (Antonin) : Textes écrits en 1947.

N'étant ni signe, ni cadavre, ce corps orchcﬂ'que est éternellement vivant. Virulent, cest le corps qu'on
posséde dans nos réves. Un corps indéfinissable animé d'esprifs, de souffles, d'énergies et habité par des
puissances surnaturelles. « Un jour l'homme était viru/ent il nétait que nerfs é/ecfriques, flammes d'un
phosphore perpétuellement allumé mais cela a passé dans la fable parce que les bétes s’y sont nées, les
béfes, ces déficiences d'un magnétisme inné ce frou de creux entre deux soufflets de force, qui n'étaient pas,
étaient néant et sont devenues quelque chose et la vie magique de 'homme est tombée ['homme est tombé
de son rocher aimanté et /'inspiroﬁon qui était le fond est devenue le hcrsorc/, /'occic/em‘, la rareté /'exce//ence,
excellence peut-étre mais en face d'un tel monceau dhorreurs que mieux vaudrait n'étre jamais né. »

(Lettre d’Antonin Artaud & Pierre Loeb du 23 avril 1947)

On ne peut pas saisir la notion de « corps sans organes » chez Artaud sans comprendre concretement ce
que représente le 'vide'. Que ce soit le vide quantique, le vide intérieur ou le vide taoiste, qu'est-ce que le
vide, au juste ? Le vide primordio| est une expression symbo|ique pour désigner ce que l'on Gppe“e le ‘chaos
créateur’. Il représente un état d'esprit encore instable, d'ou tout peut émerger. Par conséquent, le Vide n'est
pas synonyme de ‘rien. Au contraire, s'il fallait le définir, il serait plus justement décrit comme ‘tout’. Ce vide
est tout sauf vide, car il incarne l'idée du Tout possible’. Le vide est ce qui n'est pas encore plein mais qui
peut po’renﬂe”emenf étre remp|i. Pour illustrer simp|emen’r cela, il est ogréob|e d'avoir un verre de vin rouge
devant soi. Cependonf, il est encore |o|us satisfaisant de disposer d'un verre vide, car il nous offre la possibi|i+é
de le remplir avec ce que nous désirons véritablement & chaque instant, & condition bien sir d'étre

suffisamment éclairé pour savoir ce qui nous somme et comment le remplir.



Le Corps sans organes désigne le résultat du 'devenir intense' et indéterminé. Le corps glorieux, qui n'est pas
un corps au sens propre, symbolise un état de bouillonnement et de constante transformation. Comme le
mentionne René Guénon dans L'Homme et son devenir selon le Védanta, il s'agit de 'la fransposition hors de
la forme et des autres conditions individuelles', et de la réalisation 'de la possibi|i’ré permanente ef immuable
dont le corps n'est que |'e><pression transitoire dans le monde manifesté’. Le corps sans organes est un corps
poJrenJrie| sans corporo|i’ré, duque| peuvent émerger tous les devenirs ou toutes les corporo|i‘rés imoginob|es ef

inimaginables.

Le Corps sans organes est une idée radicale, une arme concep’rue”e qui pu|vérise les chaines des contraintes
traditionnelles, ouvrant la voie & une exp|oro’rion brute et impi’royob|e de modes d'existence et de subjecfivi’ré
inédits. C'est un corps insurgé, qui fracasse les significations fixes et dynamite les structures traditionnelles de
sens. Un corps rebelle, insaisissable, qui annihile les normes et libere des possibilités pour des significations et

des expériences nouvelles, sauvages et imprévues.

Pour Gilles Deleuze et Félix Guattari, le corps sans organes est une production du désir, une accumulation
d'énergies affectives, un état proche de la gaieté et de I'extase. Une forme de corporalité qui, méme si elle
souffre de ne pas avoir d'autre organisation, ou pas d'organisation du tout, n‘est pas vide mais remplie de
flux d'intensités et de sensations qui alterent tous les automatismes dominant des hommes actuels. Avoir un
tel corps selon ces philosophes frongois, c'est une prise de conscience qui « déterritorialise » le « soi
organique » et pousse les hommes & agir, les aidant ainsi & retrouver leur enfance perdue. En ¢liminant de
son corps tous les errements, ce que Deleuze nomme l'ensemble des "signifiances et subjectivations”, 'homme
atteint une nouvelle forme de pureté. Par cette minutieuse reconstitution, il retrouvera l'é¢tat premier, celui qui

existait avant |'ocquisi+ion de la connaissance et le déve|oppemen+ des civilisations.

Ce corps saint « vidé de ses sensations », est comme un ceuf remp|i de forces sur |eque| des intensités circulent.
Intensités qu'il produit et distribue dans un espace inétendu. Pourquoi un euf ? L'euf illustre ce concept car il
représente un état avant la différenciation en organes spéciﬁques. Cependonf, chercher & se construire ce
corps sans image, aspirer a redevenir « bébé, animal, végétal, minéral, etc. » et réapprendre & percevoir les
ondes intensives et sensitives & liintérieur de son corps reste une expérimentation dongereuse. L'expérience
d'Artaud démontre que sacrifier son identité comporte foujours le risque de se perdre et de ne |o|us ressembler
a rien. La faculté de se perdre dans le vide ne doit pas étre percue comme une fin en soi, mais comme un outil
pour devenir maitre de son existence. La construction d'un corps sans organes peut faciliter notre vie seulement
si elle est libérée de nos tropismes hérités et consciemment décidée. Malheureusement, selon Deleuze, cest le
|o|us souvent la maladie qui contraint les individus & passer par des états de corps sans organes. Et la maladie

est souvent la conséquence de I'éloignement de nos plus profonds désirs créateurs.






« En le faisant passer une fois de plus mais
la derniere sur la table d’autopsie pour lui
refaire son anatomie. Je dis, pour lui
refaire son anatomie. IL'homme est
malade parce qu'il est mal construit. Il faut
se décider a le mettre a nu pour lui gratter
cet animalcule qui le démange
mortellement, dieu, el avec dieu ses
organes. Car liez-moi si vous le voulez,
mais il n'y a rien de plus inutile qu'un
organe. Lorsque vous lui aurez fait un
corps sans organes, alors vous l'aurez
délivré de tous ses automatismes et rendu
a sa veritable liberté. Alors vous lui
réeapprendrez a danser a lI'envers comme
dans le dé¢lire des bals musette et cet
envers sera son véritable endroit. »

Pour en finir avec le jugement de dieu, 1947



« Le corps humain n‘est pas libre.
Nous sommes tous magneétiseés et il y
a des sectes douteuses d'initiés qui, a
10 000 kilometres (Tibet), vous
empechent dagir. »

Propos d’'Artaud recueillis par Jacques Prevel

[.aliberte, ¢’est
I'absence de
toute limite.

Le Corps sans organes (CsQ), concept élaboré par Deleuze,
Guattari et Artaud, représente une rupture profonde avec
les limites corporelles et mentales. Cette idée audacieuse
ouvre la voie a une liberté créative totale, propulsant
l'individu au-dela des contraintes oppressives vers un état
de surhumanité, un espace de potentialité pure et illimitée.

Artaud s'attaque au Jugement
de Dieu, qu'il dénonce comme
un obstacle a notre pleine
puissance



Le corps sans organes dans les années 20

« Par le suicide, je réintroduis mon dessin dans la
nature, je donne pour la premiere fois aux choses la
forme de ma volonte. Je me délivre de ce
conditionnement de mes organes si mal qjustés avec
mon moi, et la vie n‘est plus pour moi un hasard
absurde ou je pense ce que 'on me donne a penser. »

Sur le suicide (Le Disque vert, janvier 1925

« On peut I'imaginer comme on voudra, debout,
devant une fenetre, un chevalet, ou méme sans
aucune espece d'apparence et dépourvu de
tout corps, tel quil aurait voulu étre. Sans

aucun lieu de I'espace oumarquer la place. »

Paulles oiseaux ou La place de I'amour

Dans /Adresse an Dalai-lama publiée dans le numéro 3 de la
Révolution surréaliste (15 avril 1925), Artaud lance un appel
féroce pour un esprit libéré des chaines des habitudes,
promettant ainsi une evasion de la souftrance. Poursuivant avec
"Lettre aux écoles du Bouddha”, il complete que nous soufirons
de la pourriture de la raison et ¢’est pour cela que les surréalistes
repoussent le progres.

« Il faut connaitre le vrai néant
effilé, le néant qui n‘a plus
d'organe. Le néant de l'opium a
en lui comme la forme d'un front
qui pense, qui a situé la place du
frou noir. »

[.”Ombilic des Limbes (1925)

Dans Mamnifeste en langage clar
publi¢ dans “L.a Nouvelle Revue
Francaise”, numéro 147, le ler
décembre 1925, Artaud écrit :

« Je ne renonce a rien de ce qui
est I'Espril. Je veux seulement
transporter mon esprit ailleurs
avec ses lois el ses organes. Je
ne me livre pas a I'automatisme
sexuel de Tlesprit, mais au
contraire, dans cet automatisme
je cherche a isoler les
découvertes que la raison claire
ne donne pas. »






C.}L': A )
COLLECTION < ERITIQUE »
2w

\/

GILLES DELEUZE
FELIX GUATTARI

APMTALISME ET SCHIZOPHRENIE 1

LANTI-(EDIPE

LES FENTIONS DE MINUET

Le corps sans organes Deleuzien

Chez Gilles Deleuze, le concept de CsO
représente un champ d’expérimentation et
de possibilit¢ ou les individus ne sont pas
restreints par les normes et structures
traditionnelles, qu'elles soient sociales,
psychiques ou institutionnelles. C’est un état
ou chacun peut explorer des facons d'étre et
de se connecter qui ne sont EGS préctablies
par les roles et les hiérarchies habituelles.

Ce que la position schizoide oppose aux
mauvais objets partiels introjetés et projetes,
foxiques et excrémentiels, oraux et anaux, ce
n‘est pas un bon objet méme partiel, ¢’est
plutot un organisme sans parties, un corps
sans organes, sans bouche el sans anus,
ayant renoncé a toute introjection ou
projection, et complet a ce prix.

Logique du sens

COLLECTION « CRITIQUE »

GILLES DELEUZE
FELIX GUATTARI

LISME ET SCHIZOPHRENIE 2

MILLE PEATE AT

Le corps sans organes est Iimproductif (...) Le
corps sans organes n'est pas témoin dun
néant originel (...) C’est le corps sans images
(...} Le corps plein sans organes est de I'anti-
production (...} Chaque bruit de machine est
devenu insupportable au corps sans organes.

anti-oeidipe

Dans “Mille Plateaux”, I'(Euf est envisagé par Deleuze
el Guattari comme un corps sans organes, un espace
de potentialités non réalisées ou aucune structure
préctablie ne domine. Ce n'est pas un vide, mais un
plein dynamique, caractérisé par un devenir constant
el une capacité illimitée a se transformer. L'(GBuf’
symbolise une réalité pré-organisationnelle ou les
hi¢érarchies et les fonctions sont absentes, permettant
une multitude de connexions et d’expressions.

« Le CsO, c'est l'ceuf. |...] Ioeuf désigne toujours cette
réalité intensive, avec des tendances de réalisation
mais indéfinie, non pas indiftérenciée, mais ou les
choses, les organes, se distinguent uniquement par des
gradients, des migrations, des zones de voisinage.»

Mille Plateaux

LES EDITIONS DE MINUIT

Le CSO, c’est ce quireste quand ona
tout Ot€. Et ce qu’on Ote, ¢’est
précisément le fantasme, I'ensemble des
signifiances et des subjectivations.

Mille Plateaux

Le corps sans organes n‘est pas

Dieu, bien au contraire. Mais divine

estI'énergie quile parcourt.
L'anti-oeidipe

COLLECTION =« CRITIOUE =

GILLES DELEUZE

LOGIQUE DU SENS



« Tu seras organis¢, tu seras un organisme, tu
articuleras ton corps — sinon tu ne seras qu un
dépravé. Tu seras signifiant et 81gn1f' ie, interprete et
interprété — sinon tu ne seras quun déviant. Tu
seras sujet, et fixé comme tel, sujet d’énonciation
rabattu sur un sujet d'énoncé — sinon tu ne seras
qu‘'un vagabond.

Que veut dire désarticuler, cesser d'etre un
organisme ¢ Comment dire a quel point ¢’est simple,
et que nous le faisons tous les jours. Avec quelle
prudence nécessaire, l'art des doses, et le danger,
overdose. On n'y va pas a coups de marteau, mais
avec une lime tres fine. On invente des
autodestructions qui ne se confondent pas avec la
pulsion de mort. Défaire l'organisme n‘a jamais €té se
tuer, mais ouvrir le corps a des connexions qui
supposent tout un agencement, des circuits, des
conjonctions, des ¢étagements et des seuils, des
passages et des distributions dintensité, des
territoires et des déterritorialisations mesurées a la
maniere d'un arpenteur. »

Gilles Deleuze, Félix Guattari, Mille plateanx



pour en finir avec le
massacre du corps

pour détruire la
sexualité
pour détruire la
sexualité
pour détruire la
sexualité

pour en finir avec le massacre
du corps

FELIX GUATTARI
OU GUY HOCQUENGHEM

Ce vieux monde, qui de
artout pue le cadavre, nous
ait horreur et nous avons
décidé de porter la lutte
révolutionnaire contre
I'oppression capitaliste la ou
elle est le plus profondément
enracinée : dans le vif de

notre CORPS.

Dans En_fimir avec le massacre du
corps 1973) de Fé¢lix Guattari ou Guy
Hocquenghem, il est question d'un
corps vivant qui se dégénere sous
leffet du systeme social et de la
nécessit¢  de former un corps
révolutionnaire qui rejette I'habitude
de la soumission. Dans ce monde
impitoyablement aliénant, la véritable
santé mentale exige un
anéantissement radical du moi et une

déconstruction brutale de I'image.

Ce corps vivant, nous voulons le
délivrer, le  déquadriller, le
débloquer, le décongestionner,
pour que se liberent en lui toutes les
énergies, tous les désirs, toutes les
intensités écrasées par le systeme
social dinscription et de dressage.

Ce désir de libération fondamentale
pour nous introduire a une pratique
révolutionnaire appelle que nous
sortions des limites de notre
“personne”, que Nous renversions en
nous le “syjel’, que nous sortions de
la sédentarite, de T'état civil pour
traverser les espaces du corps sans
frontiere, et vivre dans la mobilité
désirante au-déla de la sexualité, au-
déla de la normalité, de ses territoires,
de sesrépertoires.






« Dans Pour en finir avec le jugement de
dieu, Artaud définit le corps sans organes
comme la destruction de l'organisme, qui
est I'organisation transcendante voulue par
Dieu. %) Pour se faire un corps sans
organes, il y a un certain éclatement a vivre

celui de l'organisme, mais aussi de
l'identite, qui vole en éclats,
dépersonnalisée. Mais cet éclatement
apparait aussi comme la condition de la
liberté, le moyen d’en finir avec le jugement
de Dieu. (...) Autrement dit, se faire un corps
sans organes n'‘exprime pas un gout

i
pervers pour l'autodestruction, mais la " AT
manifestation d'un appétit vital qui résiste S I avnl Z|23k

au jugement, al'angoisse et ala mort. »
ORGANES SANS CORPS

Anne Bouillon, Gilles Deleuze et Antonin Artaud

Anne Boullion

DELEUZE ET CONSEQUENCES

GILLES DELEUZE
ET ANTONIN ARTAUD Cette opposition entre le virtuel comme lieu du

devenir productif et le virtuel comme lieu de
‘ —_— I'événement-sens stérile n'est-t-elle pas, en
Limpossibilite de penser meme temps, l'opposition du corps sans
organes et des organes sans corps < Le flux
roductif du pur devenir n’est-il pas, d'un coté
e Corps sans organe, le corps pas encore
structuré ou déterminé en tant qu'‘organes
fonctionnels 2 El, de I'autre coté, les Organes
sans corps ne sont-ils pas la virtualité du pur
aftect, extrait de tout enracinement dans un
corps, comme le sourire du chat du Cheshire,
qui persiste méme quand le corps du chat
n’est plus présent?
Préface de Jérdme de Gramont Slavoj Zizek, Organes sans corps



CA VEUT DIRE QUE LE CERVEAU DOIT TOMBER, 'homme que nous
sommes n‘a pas €té fait pour vivre avec un cerveau, et ses organes
collatéraux : moelles, coeur, poumons, foie, rate, reins, sexe et estomac. Il
n‘a pas été fait pour vivre avec une circulation sanguine, une digestion,
une assimilation des glandes. Il n‘a pas €té fait non plus pour vivre avec les
nerfs d'une sensibilite et d'une vitalité limitées, quand sa sensibilité et sa vie
sont sans fin et sans fond, comme la vie, a vie et pour la perpétuité.

Extraits des Cahiers /1946

L.e corps sans organes est le corps de la
grande santé, un €tat ou le jugement de
Dieu ne nous empeche pas de suivre
notre nature et d'agir librement.

_ Le corps est le corps/ il est seul/ et n'a
é e g . pas besoin d'organe/ le corps n'est
f’ ' o/ jamais un organisme/ les organismes

sont les ennemis du corps
Antonin Artaud, in 84, n°5-6,1948

A - On ne peut pas créer un corps Sans organes

\ h simplement avec lintellect et les mots. Il nécessite un

N g ' - langage plus cru, celui du théatre de la cruauté, pour

il vitaliser, illuminer et faire danser le corps, révélant ainsi

Y Y4 son fonctionnement véritable. Des la naissance, ce

\ corps authentique est volé. La sociélé et ses structures

5 sont les ennemies de cette vérité charnelle, nous
1 enfermant dans une existence dépourvue de vie.



« Allo, voilq, j'ai pensé a un théatre de la cruauté qui danse et qui
crie pour faire tomber des organes, y balayer tous les microbes
et dans lI'anatomie sans Iézardes de 'homme, ou l'on a fait
tomber tout ce qui est Iézardé, faire sans dieu régner la santé. »

Antonin Artaud, dossier Pour en finir avec le jugement de dieu

« Or, l'etre de cet élre n‘est pas un arbre immobile, mais une
danse dun corps toujours disponible aux perpétuelles
transmutations. » Lettre a Jean Paulhan du 21 octobre 1945. »

Lettre d’Antonin Artaud a Jean Paulhan du 21 octobre 1943.

«Je suis un homme, non un organisme humain. »

« Jai une mission etf une
fonction ici-bas : elle consiste a
détacher les consciences des
vulgarités et des bassesses
décevantes de la vie et a leur
apprendre un idéal dont la
pesanteur de l'existence les
éloigne. »

Nouveaux écrit de Rodez

Antonin Artaud, Cahiers d'Ivry

« Nous sommes dans la
création jusqu'au cou, nous y
sommes par tous nos organes
:les solides et les subtils. »

Antonin Artaud, Héliogabale



«Le corps est le corps, il est seul et n‘a pas besoin d'organes, le corps n'est
jamais un organisme, les organismes sont les ennemis du corps, les
choses que l'on fait se passent toutes seules sans le concours d’‘aucun
organe, toul organe est un parasite, il recouvre une fonction parasitaire
destinée a faire vivre un étre qui ne devrait pas étre la. Les organes n ‘ont
¢été faits que pour donner a manger aux étres, alors que ceux-ci ont €té
condamneés dans leurs principes et qu'ils n‘ont aucune raison d‘exister. La
réalité n‘est pas encore construite parce que les organes vrais du corps
humain ne sont pas encore composes et placés. Le Théatre de la cruauté
a €teé crée pour achever cette mise en place, et pour entreprendre, par une
danse nouvelle du corps de 'homme, une déroute de ce monde des
microbes qui n‘est que du néant coagulé. Le theatre de la cruauté veut
faire danser des paupieres Couple a couple avec des coudes, des rotules,

des fémurs et des orteils, et qu'on les voie. »
Théatre de la Cruauté de 1947




Wolfgang Pannek

Le visage d'Artaud esc-il représentable ?

La représentation d'un phénomene, voire d'un étre vivant, semble fondamentalement
vouée a l'échec. Mais pour des raisons pratiques et communicatives, c’est-a-dire
vitales, nous ne pouvons échapper a ces allusions a lirreprésentable. Nos
représentations raccourcissent et dé‘r%rment leurs objets pour les rendre identifiables et
communicables, ce qui pose la question du traitement des étres et des formes d'étre qui
refusent de s’identifier.

Artaud fait partie de ces cas limites qui, d'une part, €levent son « je » au rang d'objet
poétique, mais refusent en méme temps de l'identifier. Une existence et une présence
doivent se manifester dans leur différence absolue, sans se généraliser et s’‘annuler
dans le méme acte. Compte tenu de l'inexistence de criteres objectifs de réalité, une
représentation ne peut finalement jamais étre réaliste, mais toujours perspective et, du
moins en principe, créative. Cependant, cette libération des criteres normatifs de
représentation ne facilite pas la tache de linterprete. Au contraire, comprendre le
caractere singulier d'une représentation accroit sa dimension éthique.

Parmi les tentatives de représentation de la face d’Artaud par des peintres de renom
figurent le tres lyrique Portrait d’Antonin Artaud d’André Masson (1925), I'esquisse a
I'encre surprenamment juvénile de Balthus al'époque de la mise en scene de Les Cenci
(1935) et la série “brute” Antonin Artaud, cheveux épanouis de Dubuffel en 1946. Mais
en considérant les représentations visuelles les plus mémorables d’Artaud, on pense
inévitablement a ses autoportraits. Artaud se représente depuis le début des années
1920, mais ses dessins vraiment émouvants et obsédants datent de 1946, apres avoir
passé pres d'une décennie dans des asiles psychiatriques pendant la Seconde Guerre
mondiale. Et ces dessins soulevent immédiatement la question de savoir si quelque
chose d'essentiel ou du moins de remarquable peut étre qjouté a ces auto-
représentations radicales, et si oui, quoi. Quelle que soit la réponse, la production
récurrente de portraits et d’autoportraits d’Artaud souligne simultanément une
nécessité et une évaluation affirmative et problématisante des tentatives de

représentation et d’autoreprésentation.






Le critere figuratif décisif dans le contexte de la poésie artaudienne n’est certainement
pas une question de perfection mimétique, mais plutot d'une correspondance
énergétique et existentielle entre l'interprete et ce qui est représenté. Une résonance
synergique, accompagnée de la disposition d'aftronter les faits €élémentaires de
l'existence humaine sans égard aux habitudes de réception sociale. Semblable au
théatre, dont Artaud atteste qu'il n‘existe pas encore, le poete dit du visage qu'il n‘est pas
encore parvenu a son essence. Dans “Le Visage Humain” (1947), Artaud parle de cet
échec persistant de l'existence humaine et, par conséquent, de la peinture : “Le visage
humain n‘a pas encore trouvé sa face...” et “il n"a pas encore commencé a dire ce qu'il
est et ce qu'il sait.” Mais la prise de conscience de cet échec de I'humanité a trouver sa
face véritablement humaine est associée a une tache créatrice de la peinture, car, selon
Artaud, “c’est au peintre ala lui donner.”

Dans ce texte accompagnant I'exposition “Portraits et dessins d’Antonin Artaud” a la
Galerie Pierre, Artaud souligne que ses travaux, y compris ses autoportraits, ont “brisé
avec l'art, le style ou le talent” et ne visent pas la “simulation esthétique de la réalité.” De
son point de vue, ses dessins ne constituent pas une ceuvre mais des “esquisses” et des
“interjections” proches de la barbarie, dont l'intention du message est de “manifester
des sortes de vérités linéaires patentes” a travers “la sincérité et la spontanéité du trait.”
Latache du peintre est d‘abord de rendre visible le visage humain dans son rapport ala
mort - “Le visage humain est une force vide, un champ de mort” - et de le racheter de la
mort par le transfert figuratif de sa propre vie : “Le visage humain porte en effet une
espece de mort perpétuelle sur son visage / dont ¢’est au peintre justement a le sauver /
en lui rendant ses propres traits.” I'indication d’Artaud selon laquelle la tache du peintre
ne peut éetre accomplie ni par une application fidele ni par une déviation radicale de
programmes esthétiques spécifiques (par exemple le réalisme), illustre la tension
continue d'un processus créatif risqué et ouvert sans résultats définitifs.






L.a publication Echo Antonin Artaud s’est donné pour mission de présenter a son public
non seulement une sélection de résultats des recherches les plus récentes d'Artaud,
mais également des ceuvres théatrales, cinématographiques et visuelles actuelles li¢es
au poete de la cruauté. Dans l'esprit de poursuivre cette initiative, qui comprend, entre
autres, des oceuvres de Katonas Asimis, le numéro actuel présente des portraits
d’Artaud réalisés par Candelaria Silvestro, I'une des peintres contemporaines les plus
importantes d’Ameérique du Sud. I'ceuvre de Silvestro, qui a €té regue et reconnue par
la critique Grgentlne compétente, convainc par son poids existentiel, qui rejette les
caleuls du bon gout et du commerce de l'art en faveur de l'acte, du contenu et de
l'intensité de la peinture. Son travail a été exposé dans les prmmpoleq galeries, musées
et centres d'art de son Argentine natale et du Brésil. Silvestro a abordé le personnage et
I'ceuvre d’Artaud dans le cadre d'une production de la Taanteatro Companhia (Sao
Paulo, Brésil) sous ma direction. Son examen du visage d'Artaud, plus intuitif” et
GQSOCIG[IF qu'analytique, travaille sur sa métamorphose  sous l’lmpreSSIOn de
I'expérience mexicaine et dans le mouvement vers la mort. Remarquablement, la série
de dessins de Silvestro répond a deux des exigences cruciales d’Artaud dans Le Visage
Humain, un texte inconnu du peintre au moment de la création de ces tableaux : le
travail du visage en vue et comme libération de la mort par la tentative de le rendre a
nouveau présent a partir de ses propres « trqits ».






Voici un commentaire de travail de l'artiste :

En 2015, jai été invité a participer a la trilogie cARTAUDgrafia de la compagnie
Taanteatro pour laquelle j'ai créé des costumes, des objets scéniques et des animations
vidéo pour des décors digitaux. Pour ce faire, je me suis plongé dans la lecture d’Artaud,
mais principalement dans I'étude de portraits photogmphlques de son visage issus de
diftérentes périodes de sa vie. Comme référence, jai utilisé les images de sa jeunesse,
avant et apres son voyage au Mexique et, plus tard, son séjour a I'hopital psychiatrique.
Ce qui a le plus retenu mon attention, ¢’est la métamorphose qu’a subie son visage. J'ai
vu a quel point sa poésie pénétrait aussi sa chair et €tait absolument cohérente avec sa
vie. J'ai vu comment ses idées, ses concepts et ses obsessions transformaient son
visage. A partir des impressions que m’‘ont laissées ses photographies, j'ai commencé
cette série de portraits puis je les ai animeés. Ces portraits sont la métamorphose du
visage détruit d’Artaud se transformant en crane. Et, au milieu de ce processus, les
masques rouges indigenes explosent, transformant la chair vivante en os.

Candelaria Silvestro
Peintre argentine basée a Falda del Carmen, Province de Cordoba






« Le corps que cherche ainsi a reconstruire
Artaud s‘apparente a quelque corps pré-
adamique, corps virginal davant la chute,
lorsque les différentes fonctions du corps et tout
particulierement les fonctions de procréation et
de défécation (souvent assimilées) n’existaient

Florence de Méredieu

les couilles de I'Ange

pas.»

Florence de Meredieu, Antonin Artaud, les couilles de 'Ange,

ALAIN JUGNON
FOLIE & POESIE

SELON DELEUZE ET GUATTARI

LESEPTIEME CHANT DE MALDOROR

lignes

« Les nouveaux modes d’existence naissent des
nouvelles écritures : il faut des diagrammes, des
agencements, des cartes et des
deterritorialisations. Un théatre somme toute
cruel car contre-productif, mais décalant,
décadrant, car déconnant bien. Folie et poésie y
jouent leur fin de partie en un coeur supplicié et
gai. Quand ca écrit réellement, ca fonctionne
vraiment a la révolution |...|. Autrement dit : il y a
une écriture et une révolution a finir. Pour en finir
avec le jugement. Ce qui est : en finir avec le
signifiant, le capital et le dieu. La aussi, ¢’est tout
un. »

Alain Jugnon, Folie el poesie,

Les Echos de notre revue Echo Antonin Artaud nous informent
que le prochain livre d’Alain Jugnon s‘intitulera DELEUZARTO
(Deleuze-Artaud).



Artaud-vide

\

ou le corps deleuzien de
[infiniment toult possible

Dans ce septieme ouvrage, actuellement en cours de rédaction, je me
propose de plonger dans les profondeurs de la philosophie moderne pour
explorer le concept révolutionnaire du « corps sans organes ». Inspire
par Antonin Artaud et approfondi par Gilles Deleuze et Félix Guarccari,
ce concept remet en question nos idées traditionnelles sur I'identice et la
corporalité. A travers une analyse rigoureuse, je dévoile les implications
politiques du corps sans organes, soulignant son potentiel subversif et
¢mancipateur dans notre cadre socio-politique.

Ce livre engage ¢galement une réflexion sur la notion de vide quantique
et son interpré¢ctation dans les traditions orientales, créant un pont
fascinant entre la physique quantique et la spiritualité ancienne. Cette
convergence entre science et mystique ouvre de nouvelles voies pour
comprendre l'existence et la quintessence de l'etre.

Un chapitre specifique sera consacré¢ a I'imaginaire du tronc, illuscre
par la figure de « Pinocchio le Momo », qui sert de métaphore a la
transformation personnelle et a la quéte d'authenticité. Avec ce
septiéme ouvrage, je souhaite repousser les limites de la pensée
philosophique et offrir une perspective renouvelée sur notre potentiel
en tant qu'étres humains face a I'infinicté des possibles.



r - e
- il - -
P e
- r i e
T = £
- "
i
=
"
&
4
L
.
'
"
']
-
b
= 3 =
:
i
r. L




Corps anorganus

Assez de ce corps pourri que I'on traine comme «un tas d’ordures martyrisé » !
Assez de cette boite anatomique aux morceaux d'organes mal assembleés !
J'apprends a vivre mon corps dans toute son étendue.

Je ne supporte plus d’étre poumon, foie, anus, coeur, salive, urine, sperme ouidée.
Tous ces organes qui m'enferment dans la création.

Toute cette crasse matérielle qui emprisonne mes élans vitaux.

Avec des cris et des coups de marteau, je construis un corps vierge, illimité, mouvant et
inachevé. Un corps sans organes !

Car rien n’est plus inutile qu'un organe.
Chasser les organes de son corps, ¢’est le libérer de ses automatismes.

Lui rendre sa véritable liberté.

Détacher le corps de tout organe, c’est le libérer de I'emprise de l'esprit.
Assez avec la dictature autocratique de l'esprit !

Assez, car le corps organique et sans organes est supérieur a l'esprit !
Les choses se pensent avec un corps et non avec l'esprit !

Assez de ces pensées parasites qui nous importunent sans y €tre invitées !
Assez, car pour commencer a vivre, il faut d’abord rejeter.

Fabriquons-le, ce corps massif, impénétrable et intouchable !
Afin de devenir ce corps qui se détache du désir d’avoir un corps.
Un corps quirésiste. Le corps vierge du début de I'ame.

Mais assez avec ce corps et cet esprit ! Cet esprit-corps et ce corps-esprit.
Assez avec cetterivalité corps-esprit | Corps et esprit n‘existent pas !
Les échos de I'ame se relient par le périsprit.

Tout est « modalités d'une force et d'une action unique ».
Une force sans corps et sans esprit.

Fabriquons-le ce corps qui chassera lI'esprit.



Et qu’est-ce qu'un corps sans organes ?
- Le regne d'une ame purifiée et pure.

- L.a mort de l'esprit ! Souftrir suftisamment pour dépasser la bétise. Céder la place au pur
esprit pour ne plus souftrir.

- Sortir du cadre et, par sa volonté, construire une autre potentialité. Quelque chose qui
nous libere des cadres. Une virtualité plus forte que toute réalité dominante. Or, qu'est-ce
que l'infini 2 Est-ce le fini toujours répéteé 2

- Un corps sans image. Un corps ou tout devient possible. Gilles Deleuze dit que pour
atteindre ce corps, il faut détruire limage, défaire le visage. Se défigurer pour pouvoir
choisir un visage qui nous correspond. Faire un corps sans organes, c’est choisir son
devenir. Se refaire un corps sans organes, ¢’est recréer 'homme et son anatomie.

- Un corps qui nest pas vide mais un corps-Tout. Le corps de tous les possibles.

- Rendre visibles les forces invisibles.

- Se faire un corps sans organes, ¢’est apprendre a vivre les choses au lieu de les réver. Les
ressentir pleinement.

- Se faire un corps sans organes, c’est refrouver ce corps quon nous vole des notre
naissance. Ce corps sans influence.

- Ce corps tel que lI'enfant le congoit, I'imagine avant qu‘on lui apprenne l'existence des
organes. C’est-a-dire de ces automatismes qui nous empechent de nous sentir libres.

- Dépasser I'étre de la question et rendre son corps libre de toute atteinte.
Nous avons une anatomie qui ne correspond pas a notre nature.
Pour étre pleinement soi et dépasser les constructions sociales, il faut étre sans organes.

LLemoiduréve.



Avoir un corps sans organes...

Avoir un corps sans organes, c'est rejeter 'anatomie et ses divisions en organes. C'est se
désaxer hors de tout mental. C’est rechercher en aftirmant un nouveau simple ! Empécher
I'autre de décider a notre place. Défaire toute forme d’'organisation imposée par la masse
dominante, linconscient collectif-Dieu. Pour vivre, il faut en finir avec le Jugement de Dieu !

Le corps sans organes ne peut pas etre habité. Limportant n‘est pas de savoir comment
etre, mais comment bien faire caca. « Mon corps est une maconnerie réelle de poteaux, de

boites, de briques et de clous. » (XIV,198)

Un corps animé par 'ame qui n‘a plus besoin des effets de ce monde. Un corps quin‘est plus
soumis aux vicissitudes de lI'espace-temps. Un corps qui entre dans I'éternité. Un retour a ce
monde qui a précédé la brisure.

Un corps plein ! Un corps vide de toute tension ! Un corps plein d'énergie. Un corps ou la vie
circule. Un corps qui nous libere des représentations.

Qu’est-ce que cela veut dire ¢

Cela veut dire que les choses deviendront claires uniquement quand le corps sera détaché
de ces parasites.

Un corps vide de performations et de préjugés. Corps Innommable ! Corps détaché ! Corps
impartial et hors de tout jeu. Une perception non pas du sens mais de I'étre tout entier.
Constituer un corps sans organes, ¢‘est reapprendre a se détacher de toute préoccupation,
besogne et souci vulgaire pour faire de soi un réceptacle du divin.







OLIVIER PENOT-LACASSAGNE

ANT ON IN « Le corps sans organe en est l'une des formalisations

majeures. Devenu CsO dans Mille Plateaux, a

ARTAUD linitiative de GQGuattari qui aime la forme quasi
algébrique de l'acronyme, inspiré par Lacan, il est ala

L'INCANDESCENT fois décodage et traversée des strates « qui nous
PERPETUEL ligotent le plus directement : I'organisme, la signifiance

et la subjectivation ». Aux opérations de codage et ala
roduction sociale, a l'organigramme et a l'organisme,
e CsO oppose son « continuum d'intensités ». Il n‘est
as un é€tat, mais une « conjonction de flux » pas une
imite, mais un devenir mineur dans les corps
constitués. »

Olivier Penot-Lacassagne, Antonin Artaud, lincandescent perpétuel

CNRS EDITIONS

« Anatomisé, parasité, sexuellement lié, attaché, Selge Magd

fixé, différencié, le corps aliéné ne sait plus quiil
est un infini enchainement de corps, d’esprits, de
langues  élrangeres, inconnues,  encore o SIS
inexistantes ou “inhumaines” (...) Le corps devient S R
le lieu infini d'une métamorphose. Un corps, c’est

ce qui se transforme ; sans cesse, il change de

forme. Sans jamais pouvoir se représenter lui-

meme, se « vivre soi-meéme » dans une marque

identitaire stable, il recompose continuellement

de nouvelles liaisons, reconstitue de nouveaux

agencements avec ses corps de voisinage ou les

états de vie quil'affectent. » e

Galilée

Aliénation

Serge Margel, Aliénation



Quand “Je est un autre”

«Je ne veux pas du moi. Car tout ce qui pense n‘est pas moi. » (XXI, 88)

“Je” est un corps avec organes sur quoi s’accroche l'histoire de I'humanité.
«LLe mal vient de ce que tous les étres sont collés a mon étre et ne veulent pas le laisser vivre. » (XXII, 223)

“Je” est un corps sur lequel je sens danser toute la conscience du monde.

Je, ce sont ces cent peres — meres qui ont pensé et vécu pour moi avant moi. Je, ce sont toutes les images archétypes héritées
de nos ancétres. L'inconscient collectif de Jung (a l'inverse de linconscient individuel) n‘est pas le produit des expériences
propres a chacun d‘entre nous mais de celui qui est né de toutes les expériences humaines depuis I'aube des temps. La
mémoire psychique et les peurs de I'humanité depuis sa naissance.

“Je”, ce sonl loutes ces mauvaises pensées qui viennent toujours des autres.

Ce ne sont pas les autres qui nous font du mal, c’est les autres qui nous poussent a nous faire du mal nous-mémes. « C'est
moi, moi qui ai fait cela, moi et personne d’'autre, moi. Parce que je suis celui qui I'a fait. Et non parce que je suis qui je suis. Ce
que je suis, ¢’est d’avoir fait cela, vraiment cela, de 'avoir fait vraiment et tout seul. » (XXV, 114)

‘Je”, ce sont ces cent peres — meres qui ont pensé et vécu pour moi avant moi.

«Vous vous croyez seul, ce n‘est pas vrai, vous étes une multitude, vous vous croyez votre corps, il est un autre, vous vous
croyez le maitre de votre corps, non, il appartient a d'autres, a un autre, a lI'autre, cet autre, qui €tait la tarentule de Platon,
Platon, ce sinistre peaussier d’étrons. » (XXV]I, 48)

Donc : Nos pensées sont souvent influencées par les pensées des autres. Par l'inconscient collectif. Notre psychisme, ¢’est-a-
dire les émotions des images qui nagent dans notre inconscient.

Il y a des émotions qui et d’autres qui sont liées a une histoire commune d'un groupe dhommes ou de I'humanité toute
entiere.

C’est en cet inconscient que sont cristallisés tous les symboles universels. Des signes qui, en nous renvoyant a un souvenir
ancestral, peuvent déclencher en nous de fortes émotions, des forces méme. L'inconscient qui détient toutes les émotions
héritées. Quand jai peur, je fais ressurgir de mon inconscient une émotion et je me lI'approprie. Pour la modifier, il faut
impulser une intention claire. C'est-a-dire émettre une pensée concentrée forte et consciente. Le thédtre des signes auquel
aspire Artaud remplit cette fonction..

“Je” est un autre : Tuer son”Je” pour créer soi-méme ! « Moi je veux devenir autre, mais pas l'autre. » (XV, 239)
Moi, je suis structuré pour voir d'une certaine fagon et lui d'une autre.
Entendre des voix indique que tout le monde est aveugle et sourd.

‘Je” est un autre : Naitre, ¢’est abandonner les morts. Le corps est la corporisation par soi-méme et gagné par soi-méme.
Dieu est un autre, Dieu est cet autre.

“Je” est un autre : Ne pouvant plus étre “I'autre” (il ne peut étre), Artaud deviendra son mythe.

“Je” est un autre : “Je pense donc je suis”, ¢’est accepter d'étre réduit a devenir une ville assiégée par une armée de morts.
Derriere toute psychologie se cache toujours la psychologie d'un autre.

Ce monde nait de nos préoccupations : Ce sont nos préoccupations qui révelent la physionomie de notre monde.
Retourner aux sources, ¢’est changer les réves de l'inconscient primitif en réalité. C'est faire ressurgir les préoccupations que
nous avons héritées de nos ancetres. Car ce sont les préoccupations du monde antique qui révelent sa physionomie
matérielle. Védas : « Ce que 'homme pense, il le devient. »



Quand “Je, n‘est plus un autre”

«Je veux, moi, devenir autre, mais pas lI'autre-» (XV, 239)

Je deviens ma douleur. Une absence de compromission.
Je, ¢’est agir, taire quelque chose, n'importe quoi. Sans laisser I'autre décider a ma place.
«Smwre Artaud jusqu'an bout, c'est perdre l'esprit, el rendre [ame anx disposilifs qui l'onl suscitee... Arland ne se sent pas

devenir antre, il se sent des anlres, ce qui est bien different... L'exterienr a colonise son milerienr, pour evn jouir. »
IFrédéric Neyrat, Instruction pour une prise d'ame

Je deviens maitre de mon destin

Je me conduis sans me laisser conduire: « Pour comprendre sa propre vie il faut aller la chercher a la sonrce et donc
devenir a sor-meme son propre createnr. » (X, 27)
Je est un monde aux infinies possibilités

« Un jour, jai voulu rejeter cetle swetion abommable dont je sentais bien quelle ne venait pas de moi, mais quelle metai
mmposee par la coaliion mfernale des élres qui ont accapare et pollue la conscience commme ils desordonnent la Realite. »
(IX, 90-91)

Je n‘est plus un corps avec des organes sur lesquels s’accroche l'histoire de 'humanité.

« Mo, Antonm Arland , non pas un homme mais um monde qui s appelle Ihomme, chez qui les sentiments dits hmanis,
mle//l(]ence espril, raison, caenr, mmorale, sentiments idees, ne sonl qu'un partie de ses possibilite » XXV, p.98-99)
Je est un monde sans morale, sans loi. Un monde ou je suis libre d'inventer mon soi.

Je ne suis plus tous et tout le monde. Je ne fais plus partie de lamasse : «/e me detruil jusqu’a ce que jate la prenwve que
c'est bren moi qui sms cela qui est mox, et non enx fons. » (X, 112)



Le Nirvana Shatakam d’Adi Sankara

Je ne suis aucun des aspects du mental, tels que l'intellect, I'ego ou la mémoire.
Je ne suis pas les organes de l'ouie, du gout, de l'odorat ou de la vue.

Je ne suis nil'espace, nila terre, nile feu, nil'air.

Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce quin‘est pas)...

Je ne suis pas I'énergie vitale (prana), niles cinq airs vitaux (manifestations du prana).
Je ne suis pas les sept ingrédients essentiels ni les cinq enveloppes du corps.
Je ne suis aucune des parties du corps, telles que la bouche, les mains, les pieds, etc.

Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce quin‘est pas)...

I n"y a ni haine ni passion en moi, ni avidité niillusion.

IIn’y a ni fierté nijalousie en moi.

Je ne suis pas identifié a mon devoir, a marichesse, alaluxure ou ala libération.
Je suis la forme de conscience et de fé€licité, je suis Shiva (ce quin‘est pas)...

Je ne suis ni vertu ni vice, ni plaisir ni douleur.

Je n’ai besoin d’aucun mantra, ni pelerinage, écritures ourituels.

Je ne suis nil'expérience, nil'objet de I'expérience, pas méme celui qui expérimente.
Je suis la forme de conscience et de félicité€, je suis Shiva (ce quin‘est pas)...

Je ne suis pas lié ala mort et sa peur, ni par une caste ou une croyance.

Je n’ai ni pere, ni mere, ni meme une naissance.

Je ne suis pas un parent, ni un ami, ni un professeur, ni un étudiant.

Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce quin‘est pas)...

Je suis dépourvu de dualité, ma forme est sans forme.

Je suis omniprésent, j'existe partout, imprégnant tous les sens.

Je ne suis ni attaché, ni libre, ni limité. ‘
Je suis la forme de conscience et de félicité, je suis Shiva (ce quin‘est pas)....

Adi Sankara est I'un des maitres spirituels les plus
renommeés de I'hindouisme. Philosophe
emblématique du VIIle siecle, il est une figure
majeure de l'école Advaita Vedanta, une branche
orthodoxe de la philosophie hindoue. 1l est
également célebre pour ses commentaires érudits
sur les Upanishads, textes sacrés védiques, ainsi que
sur le Brahma Sutra et la Bhagavad-Gita.







Kingston
University

L. ondon

Antonin Artaud - Nouvelles réflexions critiques

“Antonin  Artaud - Nouvelles réflexions critiques” est une
conférence prestigieuse de deux jours qui se tiendra sur le campus
de Penrhyn Road de I'Université¢ de Kingston a Kingston upon
Thames, au Royaume-Uni. Cet événement, prévu pour les 30 et 31
juillet 2024, vise a oftrir des perspectives fraiches et perspicaces
sur les contributions littéraires révolutionnaires du célebre écrivain
Antonin Artaud. Les chercheurs universitaires et les passionnés du
domaine sont invités a plonger dans l'ceuvre innovante d’Artaud,
connu pour avoir remis en question les frontieres traditionnelles de
la littérature et du théatre. La conférence promet une occasion
unique de s‘engager avec de nouvelles réflexions critiques sur
I'héritage d’Artaud, offrant une plateforme pour des discussions
approfondies et des échanges savants. Les participants peuvent
s'attendre a un environnement intellectuel stimulant ot ils pourront
explorer limpact profond des idées et des écrits d’Artaud. « Antonin
Artaud - Nouvelles réflexions critiques » est destiné a étre un
rassemblement d'esprits dédiés a honorer et réévaluer l'ceuvre
visionnaire de cette figure littéraire influente.



Jour 1: 30 juillet
1IThOO - 12h00 : Enregistrement a la conférence

12h00 - 12hl5 : Discours de bienvenue
Présenté par Matt Melia et Stephen Barber

12h15 - 13hl15 : Présentation principale
Professeur Richard Gough, Université du Pays de Galles

13h15 - 14hl5 : Déjeuner
14h15 - 15h45 : Artaud, Image et Langage

Les dessins d’Antonin Artaud : Exploration de la voix intermédiaire.
Présenté par Hazel Hofman, Fresno City College

Artaud avec Eisenstein : Ecriture hiéroglyphique et montage
Présenté par Paul Koloseus, Université Goethe

15h45 - 16h00 : Pause café/thé

16h00 -16h30
Projection de film : Lile de lillusion (2024, Giorgos, Galanopoulos)

16h30 - IShOO0 : Derniers écrits d’ Artaud

Révolution et ARTOdicy : la fiction théatrale d’Artaud dans ses derniers écrits
Présenté par Georg Docker, Université de Roehampton

Signification étouftante
Présenté par Mischa Twitchin, Université Goldsmiths



Jour 2: 31 juillet

1IThOO : Présentation principale
11h15 - 11h45 : Projection de film : “Etre et ses foetus” (Richard Hawkins)

11h45 - 13hl15:
Sur le Magmatisme : Artaud, Bergson, Simondon
Présenté par Joel White, Université de Dundee

Exaltation perpétuelle : Le voyage d’Artaud au Mexique
Présenté par Stuart Kendall

14h15 - 14h45:
Projection de film : Le diptyque Artaud (Ioli Andreadi et Aris Asproulis)

14h45 - 16h15:
Artaud et le Post-Punk
Présenté par Matt Meliq, Université de Kingston

e Théatre Pharmacologique d’Artaud
Présenté par Melanie Reichart, Université de Kiel

Empathie dans la Cruauté : Repenser les films de Kim Ki-Duk a travers Antonin Artaud
16h30 - 18h00 : Le Théatre de la Peste
Présenté par Piotr Bockowoski

Enseigner Artaud
Présenté par Stephen Pritchard, Université d'Oxford

Psychologie et son Double : Les réalisatrices contemporaines répondent a Artaud
Présenté par Julia Rose Lewis, Chercheuse Indépendante

1ShO0 -18hl15;
Fin de la conférence - Mots finaux



THE
ISLAND
OF ILLUSIONS

FREELY INSPIRED BY ARTAUD'S JOURMNEY TO THE ARAN ISLANDS

DIRECT BY

GEORGE GALANOPOULOS

Le film de George Galanopoulos
avec Apollonas Koliousis dans le
role d’Artaud sera présenté le 30
juillet 2024 a 16h a l'université de
Kingston a Londres.

[ 1le des illusions

d’apres le voyage d’Antonin Artaud auxiles Aran

DELVE INTO THE TORMENTED DEPTHS QF ANTONIN
ARTAUD'S MIND AND ACCOMPANY THE CURSED ARTIST ON
HIS TUMULTUOUS JOURNEY TO THE ARAN ISLANDS, WHERE
THE LINE BETWEEN REALITY AND MADNESS BLURS.
EXPLORE THE STARK LANDSCAPES AND SHADOWY
RECESSES OF HIS PSYCHE, UNCOVERING HIS [INNER
TURMOIL.  THROUGH  CAPTIVATING  VISUALS  AND
EMOTIONALLY CHARGED NARRATION, THIS FILM, DIRECTED
BY GEORGE GALANOPOULOS, WILL REVEAL ARTAUD'S
INTRICATE SOUL AND HIS INNER ODYSSEY AMID AN
APOCALYPTIC VOYAGE.

WWW.GALANOPOULOS.COM






GINARTONOMIE

Aujourd’hui, nous avons le plaisir de vous annoncer le
lancement de notre nouveau projet : “Cinartonomie”, un podcast
innovant qui allie cinéma, pensée d'Artaud el gastronomie.
Animeé par Grégoire Christophe, expert en cinéma, llios Chailly,
passionné par Artaud, et Paolo Handel, fin gourmet, chaque
épisode propose des textes inspirants de nos intervenants. Nous
partageons des extraits avant dengager des débats
passionnants et éclairés entre nos trois hotes.

Le premier épisode a exploré le

culte cinématographique de
"Retour vers le futur” a travers =
un texte captivant de Grégoire
Christophe.

Le deuxieme se penchera sur
le rire au cinéma selon
Antonin Artaud. Par ailleurs,
la revue “Echo Antonin”
publiera les textes consacreés a
ce dernier.

L/article "Au-dela du Rire
Artaud et la Révolution
Cinématographique”, présenté
en extrait lors de l'émission, | :
sera publié intégralement pour | o
la premiere fois dans notre aasTRONOMIE
revue. Dans le prochain
épisode consacré a Artaud,
nous explorerons la question
du cri chez lui.

H
CINEMA 1;3.

JL ARTAUD




Au-dela du Rire : Artaud et la Révolution Cinématographique

Lors d'une enquéte menée en 1923 par la revue Comoedia, a la question « Quel genre de film aimez-vous
%, Artaud répond : « J'aime le cinéma, j'aime n‘importe quel genre de film. Mais tous les genres de films
sont encore a créer. » Pourquoi ¢ Parce que le cinéma tel que le congoit Artaud n’a pas encore été
inventé.

Expliquons-nous : pour balancer la sauce, disons que le cinéma, vu par Artaud, aspire a une
transformation radicale de nos manieres de voir, de notre logique et de nos perspectives, ainsi que des
valeurs quiy sont liées.

Artaud voit dans le cinéma un flux de mouvements et de temps, un continuum d’images qui, plutot que
de raconter une histoire, des fables ou de dépeindre des situations psychologiques, bouleverse I'ame ou,
au moins, décolle la rétine. Créateur d'images qui nous plongent dans l'inconscient en révélant notre
véritable nature, le cinéma a pour mission de faciliter I'expression de la vie a son rythme
authentiquement élevé, sans la restreindre.

Ce cinéma a inventer détient la puissance alchimique d'une ceuvre de Van Gogh. Il est rapide,
surprenant et aussi répétitif qu’un rite magique et paien. Ce cinéma hallucinatoire, dont les images
impactent la psyché et modifient la matiere grise du cerveau a l'instar d'une drogue puissante, agit
profondément sur le spectateur. « Le cinéma a surtout la vertu d'un poison inoffensif et direct, une
injection sous-cutanée de morphine», écrit Artaud dans Réponse a une enquéte.

Oui, le cinéma tel qu’Artaud le concgoit est véritablement un acte de magie, une maniere de se libérer de
I'emprise d'une maniere de penser que nous avons ¢été conditionnés a accepter comme normale. 11
symbolise I'échappatoire des gedles de nos conceptions préétablies, un saut audacieux dans I'abysse de
Iinconnu, d’ot1 nous émergeons transformés, marqués a jamais. Plus qu'un simple enchainement
d'images, le cinéma, dans sa forme la plus pure, évoque un état de transe, ouvrant la porte a des
révélations uniques qui dépassent la logique ordinaire. Artaud ne vise pas a créer des films qui imitent
les réves, car méme les réves possedent leur propre logique. Son aspiration est plutot de réaliser des
films qui capturent des aspects des sensations énergétiques caractéristiques des réves, des films qui
révelent la vérité obscure de l'esprit. Des films qui explorent le potentiel libérateur du cinéma.

Tout cela vous rappelle quelque chose ? Je ne doute pas une seule seconde qu’en entendant le début de
ce podcast, vous avez tout de suite pensé a Henri Bergson, Deleuze, Zizek, etc.

Ces tournures complexes vous fatiguent-elles ¢ C’est peut-¢€tre trop sérieux pour un podcast. Vous
voulez qu’on parle de trucs plus marrants 2 Que diriez-vous d’aborder le theme du rire au cinéma 2 Tres
bien, laissez-moi juste un peu de temps pour me remémorer certains faits et conceplts.



Fin des années 1920, quand Artaud théorise ces idées sur le cinéma, il envisageait de créer, avec le
psychanalyste et médecin ésotériste René Allendy ainsi que sa femme, une société de production
dédiée aux courts-mélrages. Leur objectif était de créer des films, dont certains méme a visée
publicitaire, qui expérimentent I'impact des images sur le subconscient humain. Le scénario "Vols”, par
exemple, montre comment un avocat a réussi a gagner son proces en transportant des documents
importants en avion de Paris a Constantinople (Istanbul). De plus, le scénario inclut des courses-
poursuites automobiles, car les Allendy étaient également en contact avec la société Peugeotl. (Et oui,
Artaud, pour boufter, a failli devenir un Thierry Ardisson ou un Frédéric Beigbeder).

Artaud avait donc commencé a écrire des scénarios avec des images agissant sur l'esprit. Des images qui
dérangent les hommes, qui agissent comme des “portes ouvertes” et qui les conduisent la ou ils n‘auraient
jamais consenti a aller. Une porte créant un lien direct avec la réalité. Et dans ce contexte, durant celte période
ou Artaud élaborait ses théories sur le cinéma, on trouve ca et la de petites notes ot il cite Henri Bergson et le
conceplt deladurée.

Passons maintenant aux choses sérieuses ! Qu'est-ce que la durée selon Henri Bergson 2 Pour faire
simple, la durée chez Bergson est notre facon personnelle et unique de ressentir le temps qui passe,
comme un flux continu. Elle est pleine d’émotions, de pensées et de changements, et tres différente du
temps que l'on peut mesurer avec une horloge. Toujours selon Bergson, l'intellect est con¢u pour
manipuler des objets inanimés et résoudre des problemes pratiques ; toutefois, il se trouve inadapté
pour saisir la réalité fluide et dynamique de la vie dans sa totalité. C’est dans ce contexte que l'art joue
un role disruptif, en facilitant notre connexion a ce qu’on désigne par intuition. Cette derniere,
contrairement a l'intellect, oftfre une compréhension profonde et immédiate de I'expérience vécue.

Gilles Deleuze, dans ses ouvrages "L'Image-mouvement” (1983) et “L'Image-temps” (1985), approfondit le
pouvoir du cinéma de jouer avec notre perception de cette durée, nous faisant vivre des moments de maniere
intensifiée ou condensée, souvent en dehors des cadres du temps chronologique. Cela signifie que le cinéma ala
capacité de manipuler le temps et le mouvement, nous libérant ainsi des images auxquelles nous sommes
asservis. Par extension, il nous déconditionne des images imposées par la société qui nous étouffent.

Le véritable dieu du cinéma n’est ni l'acteur, ni le réalisateur, mais le monteur. A partir d'une série d'images
fixes, il détient un pouvoir démiurgique : en modifiant les images de maniere non réaliste, il parvient a
insuftler une vitalité qui libere I'esprit de ses habitudes. Le montage crée des liens entre les images et les
scenes qui ne sont pas juste linéaires ou chronologiques. Au lieu de celq, il peut refléter la “durée” de
Bergson, illustrant comment la mémoire et le temps se tissent ensemble, comme l'interaction entre le passé
et le présent.



Et alors, qu’en est-il du rire dans tout cela 2 Henri Bergson, dans son livre “Le Rire”, explique que le rire
est une réaction sociale qui survient quand on voit quelque chose de mécanique dans un
comportement normalement fluide et vivant. Pour toucher l'esprit el susciter une réaction en nous,
I'élément de surprise est essentiel. Par exemple, glisser sur une peau de banane en marchant n’est pas
normal pour un esprit conditionné a croire qu'on ne tombe pas en marchant. Vous n‘avez plus

I'habitude d’écouter des podcasts aussi chiants que celui-ci. Eh bien, cela risque de vous faire rire, a
Iinstar du sketch des Inconnus sur le rire.

Cette réaction spontanée surgit lorsque nous sommes confrontés a des images ou des idées qui sortent
de l'ordinaire, qui vibrent a des fréquences élevées et nous rappellent l'intensité d'une vie vécue
pleinement — une expérience dont nous nous sommes éloignés dans notre quotidien. Face a ces
stimuli inhabituels, notre réaction, souvent un rire nerveux, n‘est pas seulement une réponse a
I'incongruité, mais aussi un signe de notre réadaptation a des expériences riches et profondes, nous
rappelant les joies et les surprises d'une vie embrassée dans toute sa densité.

Dans ce contexte, le rire, par son aptitude a déclencher des réactions physiques dans le corps, assume
un role particulierement puissant et effectif. Le rire possede celte capacité unique d’enivrer nos sens,
faisant tournoyer les images directement dans notre esprit, éveillant des émotions qui dépassent tout
ce que les mots peuvent décrire. Le rire agit comme une libération, une sorte d'ivresse dionysiaque qui
nous reconnecte a notre essence véritable, loin des images stéréotypées el contraignantes qui nous
sont habituellement imposées. Eh oui, on revient toujours chez Pavlov. Le rire nous libere, pour un
moment, des contraintes de notre quotidien et nous permet de percevoir la vie d'une maniere plus
légere et fluide, plus en accord avec la vraie nature de la durée. Pour Bergson, le rire est une maniere de
corriger des comportements qui ne s’adaptent pas bien a la société.

Le cinéma, en capturant l'absurde et l'inattendu, invite au rire, libérant ainsi une compréhension plus
profonde de notre propre humanité. Le cinéma, avec ses possibilités infinies de répétition,
d’exagération et de manipulation du temps et du mouvement, fournit une plateforme idéale pour créer
des situations absurdes qui nous rendent mal a l'aise et suscitent le rire selon cette théorie. Les films qui
nous font rire modifient notre perception du temps, non seulement en manipulant le déroulement des
événements alI'écran, mais aussi en influencant notre expérience interne du temps.



Selon Artaud, le comique dans le cinéma doit provoquer un choc libérant une onde nerveuse, nous
libérant de nos schémas habituels et revitalisant notre pensée. Dans l'introduction de son scénario La
Coquille et le Clergyman, Artaud écrit : « Les films les plus réussis dans ce sens sont ceux oul regne un
certain humour, comme les premiers Malec, comme les Charlot les moins humains. Le cinéma constellé
de réves, et qui nous donne la sensation physique de la vie pure, trouve son triomphe dans I'humour le
plus excessif. » Dans son article La vieillesse précoce du cinéma il complete : « Je crois que I'humour du
cinéma nait, en partie, de cette sécurité concernant un rythme de fond sur lequel se brodent (dans les
films comiques) toutes les fantaisies d'un mouvement plus ou moins irrégulier et véhément. » Adopter
une telle voix en citant Artaud peut préter arire.

Mais ¢’est dans le texte sur les Marx Brothers, qui figure dans son essai Le Théatre et son Double, qu’Artaud
approfondit celte question : «Le premier film des Marx Brothers que nous ayons vu ici : Animal Crackers, m'est
apparuy, et il a été regardé par tout le monde comme une chose extraordinaire, comme la libération par le
moyen de I'écran d'une magie particuliere que les rapports coutumiers des mots et des images ne révelent
d’habitude pas, et sl est un état caractérisé, un degré poétique distinct de T'esprit qui se puisse appeler
surréalisme, Animal Crackers y participait entierement. La qualité poétique d'un film comme Animal Crackers
pourrait répondre a la définition de I'humour, si ce mot n‘avait depuis longtemps perdu son sens de libération
intégrale, de déchirement de toute réalité dans I'esprit. »

Artaud décrit cette réalité de I'esprit, faconnée par des motifs ancestraux, dans L.a mise en scene et la
métaphysique, un autre passage de Le Théatre et son Double : «Il est entendu qu’une jolie femme a une
voix harmonieuse ; si nous avions entendu depuis que le monde est monde toutes les jolies femmes
nous appeler a coups de trompe el nous saluer de barrissements, nous aurions pour I'éternité associé
l'idée de barrissement a l'idée de jolies femmes, et une partie de notre vision interne du monde en aurait
été radicalement transformée. »



Poursuivant sa critique incisive et sa réflexion sur le cinéma comme vecteur de révolution de l'esprit,
Antonin Artaud trouve dans Monkey Business, une autre ocuvre des Marx Brothers, une illustration
vibrante de cette théorie qu'un film comique n’est pas juste un divertissement mais un vecteur de
déstabilisation. Pour Artaud, Monkey Business est « un hymne a l'anarchie et a la révolte intégrale,
cette fin qui met le braiment d'un veau au méme rang intellectuel et lui attribue la méme qualité de
douleur lucide qu’au cri d'une femme qui a peur, cette fin ou, dans les ténebres d'une grange sale, deux
valets ravisseurs triturent comme il leur plait les épaules nues de la fille de leur maitre, et traitent d’égal
a égal avec le maitre désespéré, tout cela au milieu de I'ébriété, intellectuelle elle aussi, des pirouettes
des Marx Brothers. » Dans Monkey Business, Artaud nous rappelle, dans La mise en scene et la
métaphysique, 'histoire d'un homme croyant étreindre une femme, mais qui, a sa grande surprise, se
retrouve avec une vache mugissante dans les bras. Une séquence qui ouvre de nouvelles perspectives
d’esprit.

Et voila, ¢’était tout ce que javais a dire. En conclusion, Artaud voit dans le cinéma un moyen
d’expression brute, une communication directe de l'esprit au-dela des mots, ce qui rappelle la force de
son Théatre de la Cruauté. Pour lui, le cinéma va au-dela de la narration traditionnelle pour atteindre
I'essence de lI'expérience humaine, déclenchant une réaction viscérale qui éveille les sens et I'esprit a de
nouvelles compréhensions de la réalité. Il considere le cinéma comme un outil de révolution spirituelle
ou l'expression est directe et sans filtres, agissant directement sur le spectateur. C’est une forme de
poésie anarchique qui remel en question les relations d’objet a objel et les formes avec leurs
significations, un désordre qui nous rapproche du chaos créatif, de I'indéterminé. Le cinéma, en tant
qu’art vecteur de pensée el de sensation, agit comme un miroir, un reflet ou un double de la vie elle-
méme, ou la distinction entre I'étre et son esprit s’estompe, révélant une profondeur jusqu’alors
insoupconnée.

Lerire, dans celte utopie, a également sonrole.







KATONAS ASIMIS



CANDELARIA SILVESTRO

CHIRON CENTAURE

Conférence au Théatre du Vieux-Colombier

PIERRE COURTENS

Collection René-M.] Pradez






